
 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     1 

 

 

Ijtihad Bayani Sebagai Metode Penemuan Hukum Islam 

 

Andrizal 1
a
, Mawardi M Saleh 2

b
, Zulfahmi Bustami 3

c
 

a
 Fakultas Hukum, Universitas Lancang Kuning, Indonesia, Email: andrizal2017@gmail.com 

b
 Pascasarjana , Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia,  

   Email: mawardim.saleh@gmail.com 
c
 Fakultas Hukum, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia,  

   Email: :  

 
 

Article Info Abstract 

Article History: 

Received   : 07-02-2023 

Revised     : 23-02-2023 

Accepted  : 25-05-2023 

Published  : 31-05-2023 

 

Keywords: 

Bayani 

Invetion 

Iskamic Law 

 

 

 

 

The discovery of Islamic law is also known as the Al-Bayan law 

discovery method which includes efforts to understand the sources of 

legal guidance or tasyri', namely the Qur'an and As-Sunnah. These two 

main sources are references in establishing law. As the main source in 

legal development, it must be well understood, so that legal issues can 

be solved appropriately. So the purpose of this article is to discuss 

ijtihad bayani as a method of discovering Islamic law. This type of 

research is library research. The method used in this article is 

descriptive qualitative. The results of this study state that bayani 

reasoning in Islamic law is to explain the meanings contained in the 

texts of the Koran and hadiths as one of the objectives of transmitting 

shari'a to mankind. The form of bayani reasoning in Islamic law is a 

basic competency that must be possessed by mujtahids in carrying out 

ijtihad in all conditions and times. 

 

Informasi Artikel Abstrak 

Histori Artikel: 

Diterima     : 07-02-2023 

Direvisi      : 23-02-2023 

Disetujui    : 25-05-2023 

Diterbitkan : 31-05-2023 

 

Kata Kunci: 

Bayani 

Penemuan 

Hukum Islam 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Penemuan hukum Islam dikenal juga dengan istilah metode penemuan 

hukum Al-Bayan  yang mencakup upaya memahami sumber pembinaan 

hukum atau tasyri„ yaitu al-Qur`an dan As-Sunnah.  Kedua sumber 

utama ini merupakan rujukan dalam menetapkan hukum. Sebagai 

sumber utama dalam pembinaan hukum, maka ia harus dapat dipahami 

dengan baik, sehingga persoalan-persoalan hukum dapat dipecahkan 

dengan tepat. Maka tujuan artikel ini membahas tentang ijtihad bayani 

sebagai metode penemuan hukum Islam. Jenis penelitian ini merupakan 

penelitian pustaka. Metode yang ditempuh dalam artikel ini adalah 

deskriptif kualitatif. Adapun hasil dalam penelitian ini menyebutkan 

bahwa penalaran bayani dalam hukum Islam adalah untuk menjelaskan 

makna-makna yang terkandung dalam nas Alquran dan hadis sebagai 

salah satu tujuan dari diturunkannya syariat kepada umat manusia. 

Bentuk penalarana bayani dalam hukum Islam merupakan komptensi 

dasar yang harus di,iliki para mujtahid dalam berijtihad di semua 

kondisi dan zaman..  

 

 

 

Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning, Jalan Yos Sudarso KM 8 Rumbai Pekanbaru, Riau,  

Kode Pos 28266. Telp: (+62761)-51877 

E-mail: jurnal.respublica@ac.id 

Website: https://journal.unilak.ac.id/index.php/Respublica 

https://journal.unilak.ac.id/index.php/Respublica


 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     1 

PENDAHULUAN 

Upaya menemukan hukum Islam melalui istinbath membutuhkan Metode (thuruq al-

istinbath) yaitu cara-cara yang ditempuh seorang mujtahid dalam mengeluarkan hukum dari 

dalilnya, baik dengan menggunakan kaidah bahasa (lingkuistik) maupun dengan 

menggunakan kaidah- kaidah Ushuliyah lainnya. Dengan kata lain istinbath adalah cara 

bagaimana memperoleh ketentuan Hukum Islam dari dalil-dalilnya sebagaimana dibahas 

dalam ilmu Ushul Fiqh. Usaha untuk memperoleh ketentuan hukum dari dalilnya itulah yang 

disebut istinbath. Beristinbath melalui dalil nash dapat dilakukan dengan jalan penalaran 

bahasa yang dipergunakan terhadap dalil Al-Quran atau Sunnah Rasul, dan dapat pula 

dilakukan dengan jalan memahami jiwa hukum yang terkandung dalam dalilnya, baik yang 

menyangkut latar belakang yang menjadi landasan ketentuan hukum ataupun yang menjadi 

tujuan ketentuan hukum. yarat untuk dapat beristinbath dengan jalan pembahasan bahasa 

adalah harus memahami bahasa dalil Al-Quran dan Sunnah Rasul, yaitu bahasa Arab.Tanpa 

memiliki pengetahuan bahasa Arab, beristinbath melalui pembahasan bahasa tidak dapat 

dilakukan.Dari sinilah dapat diketahui bahwa pengetahuan tentang bahasa Arab merupakan 

hal yang mutlak wajib dipelajari oleh setiap orang yang ingin berijtihad. 

Dalam perspektif penemuan hukum Islam dikenal juga dengan istilah metode 

penemuan hukum al-bayan (ijtihad bayaniy) yang mencakup upaya memahami sumber 

pembinaan hukum atau tasyri„ yaitu al-Qur`an dan As-Sunnah.  Kedua sumber utama ini 

merupakan rujukan dalam menetapkan hukum. Sebagai sumber utama dalam pembinaan 

hukum, maka ia harus dapat dipahami dengan baik, sehingga persoalan-persoalan hukum 

dapat dipecahkan dengan tepat. Untuk dapat memahami nash dengan baik para ulama ushul 

telah merumuskan kaidah-kaidah kebahasaan dengan membagi lafaz nash kepada berbagai 

bentuk karakteristiknya, baik dilihat dari segi lafaz nash dan cakupan maknanya, Lafaz dari 

segi penggunaan maknanya, lafaz dari segi penunjukkan (dilalah) maknanya maupun lafaz 

nash dari segi cara penunjukan (dilalah)nya kepada makna.
1
 

Pembagian lafaz nash kepada beberapa karakteristik seperti disebutkan di atas 

tujuannya adalah dalam rangka untuk menjelaskan maksud yang terkandung di dalam lafaz 

nash tersebut. Jika lafaz nash sudah dapat diketahui maksudnya, maka akan memudahkan 

untuk mengambil kesimpulan hukum. Usaha untuk menjelaskan dan mengetahui maksud 

                                                 
1
 Wahbah Zuhaili, Ushul Al-Diqh Al-Islami Jilid I (Damaskus: Daarul Fikri, 2006). 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     2 

lafaz nash dan kemudian berakhir pada penetapan ketentuan hukum, dalam istilah Salam 

Madkur,
2
  disebut dengan ijtihad bayani. 

Untuk itu dalam artikel ini akan diuraikan bagaimana upaya istinbath atau penemuan 

hukum Islam melalui pemahaman terhadap teks nash al-Quran dan hadis melalui kaedah 

Bahasa yang diuraikan para ulama melalui metode ijtihad yang disebut dengan ijtihad bayani. 

 

ANALISIS DAN PEMBAHASAN 1  

Sebagaimana dijelaskan bahwa ijtihad bayaniy merupakan upaya menemukan hukum 

melalui pemahaman kebahasaan dari teks al-Quran dan hadis sebagai sumber utama dari 

hukum Islam. Penjelasan terhadap lafaz nash yang dilihat dari beberapa segi ini adalah 

menjadi penting, karena ia merupakan kunci untuk mengetahui apa yang dimaksud oleh 

Syari‘ dalam suatu teks. Oleh karena itu, para ulama ushul, telah mengelompokkan 

pembahasan lafaz nash kepada beberapa macam. Pengelompokan lafaz nash ini adalah 

didasarkan sebagaimana dinukil oleh para ulama kepada empat segi sebagai berikut: 

A. Lafaz nash dari segi penetapan makna. Dilihat dari segi penetapan makna, lafaz nash 

dapat dibedakan kepada al-khash, al-‘am, musytarak dan ta`wil.   

1. Al-Khash  

Menurut Wahbah Zuhaili
3
 yang dimaksud dengan lafaz al-khash adalah; 

 "اٌخاص ٘ٛاٌٍـفـع اٌّٛ ظٛع ٌـٍـذلأ ٌت ػـٍٝ ِؼـٕٝ ٚاحذ ػـٍٝ ســـبـ١ـً الأ ٔـفـشاد"  

Lafaz al-khash ialah suatu lafaz yang dipergunakan untuk menunjukkan suatu 

pengertian tertentu. 

 

Selanjutnya Imam al-Syaukani,
4
 dalam kitab Irsyad al-Fuhul, menjelaskan bahwa 

yang dimaksud dengan lafaz al-khash ialah:  

 اٌخاص ٘ـٛاٌٍـفـع اٌـذاي ػـٍٝ ِـسـّٝ ٚاحـذ.

Al-khash ialah suatu lafaz  yang menunjukkan kepada satu nama tertentu saja. 

   

Dari beberapa pengertian yang telah dikemukakan di atas dipahami bahwa lafaz al-khash 

merupakan bentuk lafaz nash yang hanya menunjukkan kepada satuan obyek tertentu saja. 

                                                 
2
 Salam Madkur, Al-Ijtihad Fi Al-Tasyri‘ Al-Islami (Kairo: Dar al-Nahdhah al-Arabiyah, 1984). 

3
 Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 202-368 

4
 Muhammad al-Syaukani, Irsyad al- Fuhul, (Beirut, Lebanon : Dar Al-Kitab Al-Alamiyah, 1995) h. 

141. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     3 

Untuk melihat lebih jelas, lafaz al-khash ini maka harus diperhatikan karakteristiknya. 

Adapun karakteristik lafaz al-khash tersebut adalah: 

1) Diungkapkan dengan menyebutkan jumlah atau bilangan dalam satu kalimat. Misalnya 

dalam nash al-Qur`an disebutkan:  

 (٢::٢:ٚاٌّطٍـمـاث ٠خـشبصـٓ بأـفســٙٓ ثـلاثـت لـشٚء ... )اٌبمشة/

Dan wanita-wanita yang ditalak oleh suaminya hendaklah menahan diri (menunggu) selama 

tiga kali quru`. (QS. Al-Baqarah/2:228). 

Kata tiga dalam ayat ini menunjukkan pengertian tertentu atau khusus. 

 

2) Menyebutkan jenis, golongan, nama sesuatu atau nama orang. Misalnya firman Allah: 

 (٥٢٩)اٌخٛبت/  فـالــخـٍٛا اٌـّشــشو١ٓ ح١ـث ٚجذحّٛ٘ـُ...

 

Maka bunuhlah orang-orang musyrik dimana saja kamu menjumpai mereka, (QS. Al-

Taubah/9:5). 

 

Lafaz musyrikin pada ayat di atas menunjukkan golongan dan oleh karena itu ia termasuk 

lafaz al-khash. 

3) Suatu lafaz yang diberi batasan dengan sifat atau keadaan. Misalnya dalam ayat: 

 (١٢٥٤)إٌساء/ ِٓ لـخــً ِإِـٕا خــطـأ لـخحش٠ـشسلـبـت ِـإِـٕـت...

Dan barang siapa yang membunuh seorang mukmin karena tersalah, maka hendaklah ia 

memerdekakan seorang budak (hamba sahaya) yang beriman. (QS. Al-Nisa`/4:91) 

Lafaz raqabat mu`minah (hamba sahaya yang beriman) adalah mengandung pengertian 

khusus karena mengacu kepada satu jenis. Dari ketiga ciri atau karakteristik di atas dapat 

dipahami bahwa lafaz al-khash menunjukkan makna tertentu dan spesifik yang cakupannya 

terbatas pada satu objek atau satuan yang menggambarkan jumlah, jenis dan macam dari 

sesuatu. Tentang lafaz al-khash dengan ketiga karakteristik yang telah disebutkan di atas 

sebagaimana dijelaskan oleh Zaki al-Din Sya„ban
5
 tidak terdapat perbedaan pendapat di 

kalangan ulama. Pemahaman terhadap al-khash dilihat dari segi shigatnya, menurut Wahbah 

Zuhaili
6
, dibagi  kepada empat macam, yaitu: 

a) Al-Muthlaq 

                                                 
5
 Zaki al-Din Sya„ban, Ushul al- Fiqh al-Islami,  (Mesir: Dar al-Ta'lif,. 1996), h. 158 

6
 Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 207. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     4 

Wahbah Zuhaili menyebutkan bahwa yang dimaksud dengan muthlaq itu ialah suatu lafaz 

khash yang menunjukkan kepada satuan tertentu atau beberapa satuan tertentu yang tidak 

dibatasi oleh sifat tertentu.
7
 Dari pengertian tersebut dapat dipahami bahwa pada hakikatnya 

apa yang disebut dengan muthlaq itu ialah suatu lafaz nash yang tertentu yang tidak atau 

tanpa adanya batasan yang mempersempit cakupan artinya. Misalnya di dalam nash al-Qur`an 

yang sering dirujuk oleh para ulama ushul adalah ayat:  

 (٩٢٢٥)اٌّجادٌت/ ت ِـٓ لـبـً أْ ٠ـخـّســا ...لـخحـش٠ـشسلـبـ

Maka (wajib) atasnya memerdekakan seorang budak sebelum keduanya bercampur … (QS. 

Mujadilah/58:3). 

 

Dalam ayat ini terdapat lafaz “ٗسلـبـ” yang tidak ada batasannya berupa sifat atau 

keadaan yang membatasi cakupannya. Oleh karena itu lafaz “سلــبـت” digolongkan kepada 

muthlaq, karena mencakup seluruh budak.   

 

b) Muqayyad 

 Adapun pengertian muqayyad merupakan kebalikan dari muthlaq. Syeikh al-Khudari 

Beik
8
 menyebutkan pengertian muqayyad sebagai berikut: 

  اٌـّـمـ١ـذ ِـادي ػـٍٝ فـشد اٚأفـشاد شــائــؼـت بــمـ١ـذ 

Muqayyad ialah (suatu lafaz) yang menunjukkan kepada suatu obyek (fard) atau beberapa 

obyek (afrad) tertentu yang dibatasi oleh lafaz tertentu  

 

Sebagai contohnya firman Allah:  

  

 ( :١٢٥ِٚٓ لـخـً ِإِـٕـا خـطأ  لـخحش٠ـشسلـبـت ِإِٕــت )إٌساء/

Barang siapa membunuh seorang mukmin karena tersalah (tidak sengaja), maka hendaklah 

ia memerdekakan seorang budak yang beriman (QS. Al-Nisa`/4:92). 

 

                                                 
7
 Ibid, h. 208. 

8
 Muhammad al-Khudari Beik, Ushul al-Fiqh (Beirut: Dar al-Fikr, 1988), h. 191 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     5 

Lafaz  سلـبـت ِإِـٕــت   dalam ayat di atas merupakan muqayyad karena telah dibatasi oleh 

suatu sifat yang cakupan maknanya menjadi lebih spesifik dan terbatas. Jika disebut “budak 

yang beriman”, maka berarti budak yang tidak beriman tidak tercakup di dalamnya.   

c) Al-Amr                   

Wahbah Zuhaili
9
 mengemukakan definisi al-amr sebagai: 

 الاِـش٘ـٛاٌٍـفع اٌذاي ػـٍٝ طٍب اٌفؼـً ػـٍٝ جٙـت الا سـخـؼلاء.

 Al-amr ialah suatu lafaz  yang menunjukkan tuntutan untuk berbuat yang datang dari 

yang lebih tinggi tingkatannya. 

 

 Dari pengertian di atas dapat dipahami bahwa secara substansial al-amr mengandung 

arti tuntutan untuk berbuat. Tuntutan ini, dilihat dari segi sumbernya berasal dari posisi yang 

lebih tinggi tingkatannya yang memang mempunyai otoritas untuk memerintah atau 

menyuruh. Atas dasar ini maka ulama sepakat bahwa setiap lafaz al-amr di dalam nash adalah 

merupakan tuntutan (perintah) yang wajib dikerjakan, kecuali ada qarinah (petunjuk, alasan) 

yang memalingkannya kepada pengertian lain, selain dari wajib, yaitu sunat, mubah atau 

permohonan (doa). Perlu pula ditegaskan bahwa yang termasuk kategori al-amr ini, di 

samping diungkap dengan fi‘il amr, juga diungkap dengan fi‘il mudhari‘ yang dimasuki oleh 

"lam al-amr" dan jumlat khabariyah, yaitu kalimat berita yang mengandung tuntutan wajib. 

 

d) Al-Nahy  

Secara etimologi al-nahy berarti “cegahan atau larangan”, merupakan lawan dari perintah. 

Adapun menurut istilah (terminologi), terdapat beberapa definisi yang dikemukakan oleh para 

ulama. Abu Zahrah
10

 mendefinisikannya sebagai: 

 طٍب اٌىـف ػـٓ فـؼـً. اٌـٕٙـٟ ٘ٛ

Al-nahy adalah tuntutan yang berisi larangan atau cegahan untuk melakukan suatu 

perbuatan. 

 

 Dari pengertian yang dikemukakan ini dapat dipahami bahwa pada intinya al-nahy itu 

adalah tuntutan yang bentuknya larangan atau mencegah agar tidak melakukan perbuatan 

yang dilarang oleh Allah dan Rasul-Nya. Bentuk-bentuk al-nahy dalam nash adalah dengan 

                                                 
9
 Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 218 

10
 Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh, (Kairo: Dar al-Fikr al-'Araby, 1958) h. 181 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     6 

menggunakan fi‘il mudhari‘ yang diawali oleh "la al-nahiyah" ( لا اٌـٕـا٘ـ١ـت  ) dan 

menggunakan jumlat khabariyah yaitu kalimat berita yang menunjukkan larangan dengan 

cara pengharaman sesuatu atau menyatakan tidak halalnya sesuatu itu. Oleh karena itu setiap 

larangan (al-nahy) itu adalah haram dilakukan, kecuali ada qarinah (alasan, petunjuk) yang 

mengubah tuntutan kepada pengertian selain dari haram yaitu, makruh, doa atau pengertian 

lain seperti ancaman atau petunjuk. Jika tidak ada qarinah, maka al-nahy tetap pada arti 

haram untuk dilakukan karena essensi dasarnya adalah larangan. 

 

2. Al-‘Am 

Secara etimologi, al-‘am, berarti umum atau mencakup. Adapun secara terminologi, 

para ulama usul telah memberikan sejumlah definisi, diantaranya dikemukakan oleh Syeikh 

al-Khudari Beik:
11

  

 اٌؼاَ ٘ـٛاٌٍـفـع اٌذاي ػـٍٝ اســخـغـشاق أفـشاد ِـفـٙـَٛ

Al-‘am adalah lafaz yang menunjukkan kepada pengertian yang di dalamnya tercakup 

sejumlah objek (satuan) yang banyak. 

 

Dari pengertian di atas dapat dipahami bahwa hakikat keumuman lafaz-lafaz Nash itu 

adalah karena lafaz itu sendiri dimana ia tidak menunjuk kepada objek tertentu, tetapi 

mengandung arti yang banyak. Dengan kata lain, suatu lafaz dikatagorikan kepada umum jika 

kandungan maknanya tidak memeberikan batasan jumlah objek yang tercakup di dalamnya. 

Dalam hubungan ini, Syeikh al-Khudari Beik
12

 memberikan contoh dengan lafaz al-insan 

 Kata ini adalah umum karena mencakup pengertian menyeluruh atas semua .(الأــسـاْ)

manusia. Untuk melihat lebih jauh bahwa para ulama ushul telah merumuskan bahwa suatu 

lafaz nash itu dapat di-golongkan kepada umum bila di dalam nash terdapat lafaz-lafaz berikut 

ini:
13

 

1) Lafaz  “وٍـ ” yang berarti setiap; 

2) Lafaz “جـ١ّغ” yang berarti semua; 

3) Ism mufrad atau jamak yang di-ma‘rifat-kan kepada alif lam (اي) al-jinsiyah dan jamak 

yang di-idhafah-kan; 

                                                 
11

 Muhammad al-Khudari Beik, op.cit, h. 147 
12

 Muhammad al-Khudari Beik, Ushul al-Fiqh, h. 149 
13

 Wahbah Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami, h. 245 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     7 

4) Ism maushul ( ,اٌـخٝ اٌز٠ٓ   (اٌزٞ  ,

5) Ism nakirah yang dinafikan; 

6) Dan Imam Syaukani
14

 menyebutkan bahwa digolongkan juga kepada al-‘am bila 

terdapat di dalam nash lafaz-lafaz seperti ini سـائـش yang berarti semua, ٗوافـ yang berarti 

seluruh, ػــاِـت yang berarti umum. Begitu pula kata ِؼشـش/ِـؼاشـش dan لـاطـ١ـت yang 

berarti seluruh. Sebagai contoh : 

  (.٢:٥:الأسض جـ١ّـؼـا )اٌبمشة/ٝ ا ف

   Dialah Allah yang menciptakan bagi kamu semua apa yang ada di bumi ini. (QS. Al-

Baqarah/2:29) 

 

3. Musytarak                      

Pengertian lafaz musytarak sebagaimana dijelaskan oleh Abu Zahrah
15

 adalah:  

 اٌـّـشـخـشن ٘ـٛاٌٍـفـع اٌزٜ ٠ـذي ػـٍٝ ِـؼـٕـ١ـ١ـٓ أٚأوـثـش بـٛظـغ ِخـخـٍـف

Musytarak ialah suatu lafaz yang menunjukkan kepada pengertian ganda atau lebih yang 

berbeda satu sama lainnya. 

 

Sebagai contoh dari musytarak ini adalah lafaz al-‘ain yang berarti mata untuk melihat 

dan juga berarti mata air atau timbangan.
16

 Atau lafaz al-quru` yang mempunyai arti ganda 

yaitu suci dan haid.
17

 Adapun sebab-sebab yang menjadikan lafaz musytarak
18

 adalah: 

1) Secara lughawi (bahasa) di kalangan suku-suku (kabilah) Arab berbeda dalam 

penggunaan arti suatu lafaz nash. 

2) Lafaz nash itu diciptakan untuk satu makna, kemudian dipakai pula untuk makna lain 

secara majazi. Kemudian pemakaian majazi ini lebih banyak digunakan, sehingga orang-

orang menyangka bahwa pemakaian dalam arti kedua ini (majazi) adalah haqiqi, bukan 

majazi. 

3) Lafaz nash itu semula diciptakan untuk satu makna, kemudian dipindahkan kepada 

istilah syar‘i untuk arti lain. Misalnya lafaz shalat yang semula berarti doa, kemudian 

                                                 
14

 Muhammad al-Syaukani, Irsyad al- Fuhul, h. 119 
15

 Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh, h. 168 
16

 Zaki al-Din Sya„ban, Ushul al- Fiqh al-Islami, h. 337 
17

 Wahbah Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami, juz I, h. 283   
18

 Mukhtar Yahya dan Fatchurrahman, Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami,  (Jakarta: Al-

Ma'arif, 1993) h. 254-256 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     8 

dalam arti istilah syar‘i shalat seperti yang dikerjakan umat Islam yang diawali dengan 

takbir dan disudahi dengan salam.   

 

4. Ta`wil 

Yang dimaksud dengan ta`wil, sebagaimana dijelaskan oleh Muhammad Abu Zahrah
19

 

ialah:  

 ـٛ اخـشاج اٌٍـفـع ػـٓ ظا٘ـشِـؼـٕـاٖ اٌٝ ِـؼـٕٝ اخـش ٠ـحـخـّـٍـٗاٌـخـأ٠ٚـً فـٙ

Ta`wil adalah mengeluarkan atau mengalihkan arti lahir lafaz  nash  kepada arti lain yang 

memang memungkinkan untuk itu. 

 

Oleh karena itu dapat dipahami bahwa ta`wil itu adalah memalingkan atau mengubah 

arti zhahir lafaz nash kepada arti lain, dimana pemalingan arti tersebut lebih sesuai dengan 

maksud al-Qur`an dan Sunnah. Dalam kaitan ini, sebagaimana dijelaskan oleh Amir 

Syarifuddin
20

 bahwa antara ta`wil dan tafsir ada ulama yang berpendapat bahwa kedua lafaz 

itu sama artinya dari segi tinjauan pengalihan. Tetapi sebenarnya diantara keduanya terdapat 

perbedaan. Tafsir itu adalah menyingkap makna al-Qur`an dan menjelaskan maksud yang 

terkandung di dalamnya. Tafsir lebih umum dari ta`wil dan lebih banyak penggunaannya 

dalam lafaz dan dalam arti mufradat lafaz, sedangkan ta`wil lebih banyak penggunaannya 

dalam makna.  

 

B. Lafaz Nash Dari Segi Penggunaan Arti 

 Terhadap lafaz nash dari segi penggunaan arti ini, para ulama ushul membaginya kepada 

empat macam: 

1. Hakikat (Haqiqi) 

Hakikat (al-haqiqah) secara lughawi ialah suatu lafaz yang dipakai yang artinya sesuai 

dengan istilah bahasa, misalnya kata lafaz al-insan yang arti hakikinya menurut bahasa 

adalah hayawan nathiq, (binatang yang berakal). Hakikat secara syar‘i ialah penggunaan 

lafaz sesuai dengan apa yang dikehendaki oleh syara„. Misalnya lafaz al-shalat yang arti 

hakikinya menurut syara„ ialah ucapan-ucapan dan perbuatan yang diawali dengan takbir 

dan diakhiri dengan salam yan dilakukan oleh orang muslim dalam rangka menyembah 

                                                 
19

 Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh, h. 135-136 
20

 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh II, (Jakarta : Kencana, 2008), h. 39 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     9 

Allah. Kemudian hakikat secara ‘urfi ialah suatu lafaz yang dipakai sesuai dengan ‘urf 

(adat kebiasaan) yang sudah dikenal oleh masyarakat. Misalnya, lafaz dabbah yang berarti 

hewan yang berkaki empat. Oleh karena itu, bila disebut al-dabbah, maka secara ‘urfi 

masyarakat sudah mengenalinya. Selanjutnya tentang lafaz hakikat ini, dalam pandangan 

ulama Ushul, harus diamalkan menurut arti yang sejak semula diciptakan untuknya. 

Dengan kata lain, lafaz hakikat diamalkan sesuai dengan maksud penciptaannya sejak dari 

semula. Jika suatu lafaz nash dapat diartikan dengan artinya yang haqiqi dan  dapat pula 

dengan arti yang majazi, maka yang diamalkan adalah arti haqiqi 
21

. 

 

 

2. Majaz 

Menurut Wahbah Zuhaili,
22

 dimaksud dengan majaz ialah suatu lafaz yang dipakai untuk 

arti lain yang bukan arti haqiqi. Dengan definisi lain:  

 اٌـّـجـاص٘ـٛاسـخـؼـّـاي اٌٍفـع فٝ غـ١ـشاٌـّؼـٕٝ اٌـّـٛظٛع ٌٗ.  

Majaz ialah suatu lafaz  yang dipakai untuk arti lain yang bukan arti haqiqi. 

 

Oleh karena itu dapat dipahami bahwa majaz merupakan suatu lafaz yang digunakan 

bukan untuk yang sebenarnya, sebagaimana yang dikehendaki oleh bahasa. Sebagai 

contoh umpamanya kata “kursi” digunakan untuk arti “kekuasaan”. Lafaz  menurut 

hakikatnya adalah digunakan untuk tempat duduk.
23

 Contoh lain, misalnya dalam ayat:   

 ِــٕـــىُ ِٓ اٌــغــائـط ... ...أٚجـاء أحذ

 ….. Atau salah seorang dari kamu kembali dari tempat buang air… 

(Q.S. Al-Maidah/5: 6).  

 

Yang dimaksud dengan al-gha`ith dalam ayat ini adalah hadast kecil, dan bukan arti 

hakikinya, yaitu tempat buang air (toilet).  Adapun pengamalan/penggunaan lafaz Nash 

dengan arti majazi ini adalah ketika suatu lafaz tidak mungkin atau tidak tepat dan sukar 

untuk diartikan secara haqiqi.   

 

                                                 
21

 Abd al- Karim Zaidan, al-Wajiz Fi Ushul l-Fiqh, (Beirut, Muassah al-risalah, 1994). h. 261. 
22

 Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 293.   
23

 Amir Syarifuddin, op.cit, h. 27. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     10 

3. Sharih 

Yang dimaksud dengan lafaz sharih sebagaimana dijelaskan oleh Wahbah Zuhaili
24

 

adalah: 

اٌصش٠ح ٢ ِـا ظٙـشبـٗ اٌّـؼـٕٝ اٌّـشاد ظٙـٛسا بـ١ـٕـا بـسـبـب وثـشة الإســخـؼـّـاي حـمـ١ـمـت 

 واْ أِٚـجـاصا.

Sharih ialah suatu lafaz yang jelas pengertian dan maksudnya karena sering digunakan baik 

dalam bentuk hakikat maupun majaz. 

 

Dari definisi ini jelaslah bahwa pada dasarnya lafaz sharih itu merupakan lafaz nash yang 

terbuka, maksud yang dikandung di dalamnya, yang tidak perlu lagi penjelasan lain. 

Sebagai contoh, misalnya, seorang suami mengatakan kepada isterinya “engkau saya 

ceraikan”.
25

   

4. Kinayah 

Secara bahasa kinayah berarti mengatakan sesuatu untuk menunjukkan arti yang lain.
26

. 

Secara syar‘i  yang dimaksud dengan kinayah 
27

 ialah;  

اٌىـٕـا٠ـت ٘ـٝ ٌـفـع اســخـخـشاٌـّـشاد ِـٕـٗ فٝ ٔـفـسـٗ فـلا ٠ـفـٙـُ الا بـمـش٠ـٕـت ســٛاء واْ 

 اٌّـشاد ِـؼـٕٝ حـمـ١ـمـت أَ ِـؼـٕٝ ِــجـاص٠ـا.

Kinayah ialah suatu lafaz yang tertutup maksudnya oleh lafaz itu sendiri, ia tidak dapat 

dipahami kecuali ada qarinah (petunjuk) yang dapat menjelaskan maksudnya baik 

maksud tersebut secara haqiqi maupun secara majazi 

 

Dalam pandangan Amir Syarifuddin
28

 bahwa yang dimaksud dengan lafaz kinayah itu 

ialah suatu lafaz bersifat tertutup sampai dijelaskan oleh dalil. Tegasnya, setiap lafaz nash 

yang pemahaman artinya harus menggunakan dalil lain, dan tidak dari lafaz itu sendiri 

pada dasarnya termasuk dalam arti kinayah, karena masih memerlukan penjelasan sebagai 

contoh, misalnya  ucapan seorang suami kepada isterinya, “pulanglah engkau ke rumah 

orang tuamu”. Ungkapan ini dapat digunakan untuk “cerai” bila diniatkan untuk mencerai 

isteri dan bisa juga tidak, karena tidak diniatkan untuk mencerai isteri. Atas dasar ini 

                                                 
24

 Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 308. 
25

 Amir Syarifuddin, op.cit h. 35 
26

 Ibid 
27

 Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 309  
28

 Amir Syarifuddin, op.cit, h. 35. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     11 

jelaslah bahwa lafaz kinayah baru dapat diamalkan setelah ada petunjuk atau dalil lain 

yang dapat menjelaskan maksudnya. 

 

C. Lafaz nash dari segi jelas dan tidak jelas artinya. 

Lafaz nash dilihat dari segi jelas dan tidak jelas artinya ini dibagi menjadi dua macam, 

yaitu lafaz nash yang jelas artinya dan yang tidak jelas artinya. 

a. Lafaz yang jelas artinya 

 Lafaz yang jelas artinya dan jelas penunjukkannya terhadap maksud yang dikehendaki 

sehingga tidak memerlukan penjelasan dari luar.
29

 Tentang lafaz nash yang jelas penunjukkan 

artinya ini menurut kalangan Hanafiyah
30

 terdiri dari empat tingkatan yaitu:  

1.  Zhahir (al-Zhahir)  

Yang dimaksud dengan zhahir sebagaimana dijelaskan oleh Zaki al-Din Sya„ban
31

 

adalah sebagai berikut :  

اٌـظا٘ـش٘ـٛاٌٍـفـع اٌزٜ ٠ـذي ػـٍٝ ِـؼـٕـاٖ دلاٌـت ٚاظـحـت بـحـ١ـث لا ٠ـخـٛلـف فـٙـُ 

 اٌـّـشاد ِـٕـٗ ػـٍٝ لـش٠ـٕـت خـاسجـ١ـت.

Zhahir ialah suatu lafaz  yang menunjukkan kepada pengertian yang jelas tanpa memerlukan 

penjelasan dari luar. 

 

Lafaz nash zhahir ini wajib diamalkan sesuai dengan kejelasannya. Sungguhpun 

demikian, lafaz zhahir dapat di-ta`wil-kan. Sebagai contoh dapat dilihat dalam ayat: 

 (٩::٢:ٚأحـً اٌـٍـٗ اٌـبـ١ـغ ٚحـشَ اٌـشبا ... )اٌبمشة/

Dan Allah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba… (QS. 

Al-Baqarah/2:275) 

 

Ayat ini begitu jelas artinya, bahwa jual beli itu hukumnya halal dan riba` itu haram. 

Pengertian inilah yang segera dapat ditangkap oleh akal pikiran kita tanpa memerlukan 

qarinah untuk menjelaskannya. Namun demikian, ayat ini bukan hanya sekedar menyatakan 

bahwa jual beli itu halal dan riba` itu haram hukumnya, tetapi ayat ini untuk menyatakan dan 

                                                 
29

 Wahbah Zuhaili, op.cit  , h. 312. 
30

 Wahbah Zuhaili, op.cit, juz I, h. 317. 
31

 Zaki al-Din Sya„ban, op.cit, h. 341. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     12 

membantah anggapan orang-orang munafik Makkah waktu itu di mana jual-beli itu sama 

dengan riba`. Padahal jual-beli itu tidak sama dengan riba`.  

 

 

 

 

2. Nash (al-Nash) 

Yang dimaksud dengan nash 
32

 ialah; 

اٌـٕـض ٘ـٛاٌٍـفــع اٌـزٜ ٠ـذي ػـٍٝ ِؼـٕـاٖ دلاٌـت ٚاظـحـت ِـغ احـخـّـاي اٌـخـأ٠ٚـً 

 ٚاٌـخـخـص١ـض.

Nash ialah suatu lafaz yang menunjukkan kepada pengertian yang jelas maksudnya, tetapi 

masih memungkinkan untuk di-ta`wil dan di-takhshish. 

 

Sebagai contohnya adalah berkenaan dengan firman Allah:  

 (٩::٢:ٚأحـً اٌـٍـٗ اٌـبـ١ـغ ٚحـشَ اٌـشبا ... )اٌبمشة/

Dan Allah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba… 

(QS. Al-Baqarah/2:275) 

 

Ayat ini jelas sekali mengandung pengertian bahwa jual-beli itu hukumnya halal dan 

riba` itu hukumnya haram, karena pengertian inilah yang lebih mudah dipahami dan cepat 

ditangkap oleh seseorang tanpa memerlukan qarinah yang menjelaskannya.
33

 Meskipun 

demikian, ungkapan ayat tersebut tidak hanya sekedar menyatakan halalnya jual-beli dan 

haramnya riba, tetapi ayat tersebut adalah untuk menyatakan dan membantah anggapan orang 

munafik waktu itu bahwa riba itu sama hukumnya dengan jual beli.
34

 

  

3. Mufassar 

Yang dimaksud dengan mufassar ialah:  

                                                 
32

 Ibid, h. 343. 
33

 Amir Syarifuddin, op.cit, h. 5. 
34

 Ibid. 5. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     13 

اٌـّـفـسـش٘ـٛاٌٍفــع اٌـزٜ ٠ـذي ػـٍٝ اٌحـىـُ اٌّـشاد ِـٕـٗ دلاٌت ٚاظـحت بـحـ١ـث لا 

٠ـبـمٝ ِـغ حـٍه اٌـذلاٌت احـخـّـاي ٌٍـخـأ٠ٚـً اٚاٌـخـخـصـ١ض ٠ٚـىـْٛ ٘ـزا اٌٍـفع لـابـً 

 اٌشسـاٌت فـمـط.ٌٍـٕـسخ فٝ ػـٙـذ 

Mufassar adalah suatu lafaz yang menunjukkan pada suatu ketentuan hukum yang jelas 

dengan tidak ada kemungkinan untuk di-ta`wil dan takhshish. 

 

Sebagai contoh, misalnya Allah berfirman: 

 

 فاجــٍـذٚا٘ـُ ثـّأـ١ـٓ جٍـذة... شـٙـذاء بـأسبؼـتٚاٌز٠ٓ ٠ـشِْٛ اٌّحـصـٕـاث ٌـُ ٠أحـٛا 

 (١٢١:/إٌٛس)

Dan orang-orang yang menuduh wanita-wanita yang baik-baik berbuat mesum (berzina), 

kemudian mereka tidak dapat mendatangkah empat orang saksi, maka cambuklah mereka 

sebanyak delapan puluh kali… (QS. Al-Nur/24:4) 

 

Ayat ini menjelaskan wajib hukumnya mencambuk bagi penuduh zina sebanyak 

delapan puluh kali yang tidak dapat menghadirkan empat orang saksi untuk membuktikan 

tuduhannya. Penetapan hukum cambuk delapan puluh kali ini jelas dan pasti serta tidak 

mungkin di-ta`wil-kan atau di-takhshish kepada arti lain. 

4.  Muhkam 

Wahbah Zuhaili
35

 menyebutkan bahwa yang dimaksud dengan muhkam ialah:  

اٌـّـحـىـُ ٘ـٛاٌٍـفـع اٌـزٜ دي بـصـ١ـغـخـٗ ػـٍٝ ِـؼـٕـاٖ دلاٌـت ٚاظحـت لا حـحـخـّـً حـأ 

 ٠ٚـلا ٚلا حـخـصـ١ـصا ٚلا ٔـسـخا. 

Muhkam ialah suatu lafaz nash yang dengan shighat-nya sendiri menunjukkan kepada 

pengertian yang jelas dan tidak ada kemungkinan untuk di-ta`wil, di-takhsis dan di-nasakh. 

 

Lafaz muhkam berada pada urutan yang paling tinggi dari segi kejelasannya, jika 

dibandingkan dengan ketiga bentuk lafaz sebelumnya yaitu;  zhahir, nash dan mufassar. Bila 

diurutkan tingkat kejelasannya,
36

 muhkam dan mufassar lebih jelas dari nash serta nash lebih 

jelas dari zhahir. Oleh karena itu, muhkam merupakan lafaz nash yang paling jelas dari semua 

                                                 
35

 Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 323. 
36

 Ibid. h. 324. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     14 

tingkatan sebelumnya. Oleh karena itu para ulama usul telah sepakat bahwa lafaz nash yang 

dikategorikan kepada muhkam wajib diamalkan secara qath‘i karena tidak ada pengertian lain 

kecuali apa yang disebutkan oleh lafaz itu sendiri. Lafaz muhkam ini dapat dibedakan kepada 

dua macam,
37

 Pertama, disebut dengan muhkam li dzatih, dimana ia tidak ada kemungkinan 

untuk dibatalkan atau nasakh, disebabkan oleh nash itu sendiri. Tidak mungkin ada nasakh 

terhadap hukum yang terkandung dalam lafaz muhkam itu sendiri, Kedua, disebut dengan 

muhkam li ghairih, yaitu muhkam karena ada faktor atau sebab  dari luar nash. Artinya 

muhkam yang tidak dapat dinasakh bukan karena nash atau teksnya itu sendiri tetapi tidak ada 

nash yang dapat me-nasakh-nya. 

  

b. Lafaz nash yang tidak jelas artinya. 

Di kalangan Mazhab Hanafi,
38

 lafaz nash yang tidak jelas artinya ini dibagi kepada 

empat macam tingkatan. Ketidak jelasan pengertian lafaz nash ini, yaitu; tidak terang, lebih 

tidak terang, sangat tidak terang dan paling tidak terang.
39

 Adapun penjelasannya adalah:  

1) Khafi 

 Dimaksud dengan khafi seperti dijelaskan Abu Zahrah
40

 adalah:  

اٌخـفٝ ٘ـٛ ِـا خـفٝ ِـؼـٕـاٖ فٝ بـؼـط ِـذٌـٛلاحـٗ ٌـؼـاسض غـ١ـشاٌـصـ١ـغـت بـً ِٓ 

 حـطبـ١ـمـٗ ػـٍٝ ِـذ ٌـٛلاحـٗ

Khafi ialah suatu lafaz yang samar-samar artinya pada sebagian penunjukkannya (madlul), 

karena terdapat faktor luar, bukan dari segi shighat lafaznya. 

 

 Dalam pandangan, Amir Syarifuddin, dari segi lafaznya, khafi itu menunjukkan 

artinya yang jelas, tetapi dari penerapan artinya kepada sebagian yang lain terdapat 

kesamaran.
41

 Untuk menghilangkan kesamaran tersebut diperlukan ta`wil. Contoh dalam surat 

al-Ma`idah: 

 (٩٢٥٢اٌـســاسق ٚاٌـســاسلـت فـالـطؼـٛا أ٠ـذ٠ـٙـّـا... )اٌّائذة/

Pencuri laki-laki dan pencuri perempuan hendaklah dipotong tangan mereka. (QS. Al-

Ma`idah/5:38) 

                                                 
37

 Ibid, h. 323-324.   
38

 Wahbah Zuhaili, op.cit, juz I, h. 335. 
39

 Amir Syarifuddin, op.cit II, h. 13 
40

 Muhammad Abu Zahrah, op.cit Fiqh, h. 124 
41

 Amir Syarifuddin, op.cit, h. 13 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     15 

 

 Dalam ayat ini lafaz اٌـسـاسق sesungguhnya cukup jelas, yang berarti orang yang 

mengambil harta orang lain di tempat penyimpanannya secara sembunyi-sembunyi. 

Penerapan hukuman terhadap pencuri dengan arti tersebut cukup jelas. Akan tetapi lafaz 

pencuri memiliki beberapa satuan objek yang banyak, seperti; pencopet, perampok, pencuri 

barang kuburan. Persoalannya adalah apakah hukuman potong tangan juga diberlakukan 

terhadap semua arti yang disebutkan ini?. Di sinilah timbul kesamaran arti tersebut. Seperti 

kata “pencopet” yang mengambil harta orang lain tidak dengan cara sembunyi-sembunyi, 

tetapi dengan terang-terangan melalui keterampilan dengan gerakan cepat, sehingga orang 

yang punya harta tidak mengetahui. Dalam hubungan ini apakah lafaz “اٌـسـاسق” (pencuri) 

juga mencakup pula arti “pencopet”, yang dapat dikenakan sanksi potong tangan atau tidak, 

atau hanya dikenakan sanksi ta‘źir 
42

. 

2) Musykil 

 Menurut Zaki al-Din Sya„ban
43

, yang dimaksud dengan musykil adalah:  

ِـؼـشفـخـٗ ئلا اٌـّـشـىً ٘ـٛاٌٍـفـع اٌـزٜ خـفٝ اٌـّـؼـٕٝ اٌّـشاد ِـٕـٗ بـحـ١ـث لا ٠ـّـىٓ 

 بـاٌبحـث ٚاٌـخأِـً فـ١ـّـا ٠ـحـ١ـط بـٗ ِـٓ اٌـمـشائـٓ ٚالإِـاساث.

Musykil ialah suatu lafaz yang samar-samar (tersembunyi) maknanya dan ia hanya dapat 

dipaham setelah dilakukan pembahasan dan penelitian dengan memperhatikan qarinah dan 

tanda-tanda yang terkait dengan lafaz tersebut. 

 

Wahbah Zuhaili menyebutkan bahwa yang dimaksud dengan musykil ialah suatu lafaz nash 

yang tersembunyi, artinya yang disebabkan oleh lafaz itu sendiri.
 44

 Oleh karena itu, untuk 

mengetahui maknanya diperlukan penelitian yang mendalam dengan memperhatikan qarinah 

yang dapat menjelaskan maksudnya. Sebagai contoh, misalnya firman Allah: 

 (٥::٢ :/ٚاٌّطٍمـاث ٠ـخــشبصٓ بأٔـفـسـٙـٓ ثـلاثـت لـشٚء ... )اٌبـمـشة

Wanita-wanita yang ditalak hendaklah menahan diri (beriddah) dengan tiga kali suci… (QS. 

Al-Baqarah/2:229) 

 

                                                 
42

 Ibid, h. 14 
43

 Zaki al-Din Sya„ban, op.cit, h. 356. 
44

 Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 338. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     16 

Dalam ayat di atas terdapat lafaz quru` (لـشؤء) yang mengandung dua arti atau ganda 

yaitu: suci dan haid. Oleh karena itu wanita yang ditalak oleh suami mereka itu apakah ber-

‘iddah dengan tiga kali suci atau tiga kali haid.  Adapun yang menyebabkan kemusykilan 

terhadap lafaz nash, sebagaimana dijelaskan oleh Amir Syarifuddin
45

 adalah karena lafaz itu 

musytarak, yaitu suatu lafaz nash yang mengandung beberapa arti sedangkan shighat-nya 

sendiri tidak menunjukkan kepada makna tertentu.  

3) Mujmal 

Yang dimaksud dengan mujmal 
46

 adalah:  

 اٌـّـجـّـً ٘ـٛاٌـزٜ ٠ـٕـطٜٛ فٝ ِـؼـٕـاٖ ػـٍٝ ػـذة أحـٛاي ٚأحـىاَ لـذ جـّـؼـج فـ١ـٗ.

Mujmal ialah suatu lafaz yang maknanya mengandung beberapa keadaan dan beberapa 

hukum yang terhimpun padanya. 

 

Sementara itu, Wahbah Zuhaili
47

 menjelaskan bahwa mujmal ialah suatu lafaz yang 

sulit untuk dipahami maksudnya karena lafaz itu sendiri, ia tidak dapat dipahami kecuali ada 

penjelasan (bayan) dari Syari‘. Lafaz mujmal lebih samar (tidak terang) dibandingkan dengan 

lafaz sebelumnya, karena dari segi shighat-nya sendiri ia tidak menunjukkan arti yang 

dimaksud dan tidak ada pula qarinah yang dapat membawa kepada  maksudnya serta tidak 

mungkin pula dapat dipahami kecuali dengan penjelasan dari Syari‘ sendiri; dalam hal ini 

adalah Nabi.
48

 Sebab terjadinya mujmal terhadap lafaz nash adalah disebabkan oleh salah satu 

dari tiga
49

 hal, yaitu; Pertama, karena lafaz itu musytarak yang tidak disertai qarinah, Kedua; 

karena lafaz itu secara bahasa adalah asing; seperti lafaz “٘ـٍٛػـا”. Allah berfirman, berikut 

ini:  

( ١٢٤٥:/)اٌّؼاسج ....ئْ الإٔـسـاْ خـٍك ٘ـٍٛػـا...  

…Sesungguhnya manusia diciptakan keluh kesah… (QS. Al-Ma„arij/70:19) 

Ayat ini sesungguhnya tidak dapat dipahami maksudnya, sehingga ada penjelasan langsung 

dari Syari‘, yaitu Allah Swt., yaitu: 

  (٤:-١٢:١:/)اٌّؼاسجِــسـٗ اٌشــش جضٚػـا ٚئرا ِـسٗ اٌخـ١ـش ِٕٛػا.  ئرا

                                                 
45

 Amir Syarifuddin, op.cit, h. 16-17.   
46

 Muhammad Abu Zahrah, op.cit, juz I, h. 131 
47

 Wahbah Zuhaili, op.cit al-Islami, h. 230 
48

 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh II, h. 20 
49

 Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 341 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     17 

Apabila ditimpa oleh kesusahan ia berkeluh kesah; Dan bila ia mendapat nikmat ia kikir dan 

lupa…(QS. Al-Ma„arij/70:20-21) 

  

 Sebab yang ketiga, ialah ke-mujmal-an suatu lafaz nash itu ialah perubahan makna 

lughawi ke makna ishtilahi, misalnya lafaz “اٌصلاة” dan lafaz “اٌـضواة” adalah lafaz-lafaz yang 

semula makna lughawi yang tidak dapat dipahami artinya, dimana kemudian dipakai untuk 

arti syar‘i dangan dijelaskan maksudnya oleh sunnah Nabi. 

4) Mutasyabih 

Yang dimaksud dengan mutasyabih 
50

 adalah: 

 ٘ـٛاٌٍـفــع اٌـزٜ ٠ـخـفـٝ ِـؼـٕـاٖ ٚلا ســبـ١ـً لأْ حـذسوـٗ ػــمـٛي اٌـؼـٍّـاء.

Mutasyabih ialah lafaz  yang samar (tersembunyi) maknanya dan tidak ada jalan untuk dapat 

mengetahui maksudnya. 

 

Ketidakjelasan atau kesamaran lafaz mutasyabih ini karena shighat-nya tidak 

menunjukkan kepada makna yang dikehendaki dan tidak ada pula qarinah yang dapat 

dijadikan alat untuk mengetahuinya. Menurut ulama, ketidakjelasan lafaz mutasyabih ini 

karena lafaz itu sendiri tidak memberikan arti yang dimaksudkan dan tidak ada pula qarinah 

yang menjelaskan maksudnya. Syari’ membiarkan saja kesamaran atau ketidakjelasan 

tersebut tanpa penjelasan.
51 Dilihat dari segi keberadaan mutasyabih ini, oleh ulama 

dibedakan kepada dua macam,
52

 yaitu; Pertama, mutasyabih dalam bentuk potongan-

potongan huruf hija`iyah yang terdapat di dalam al-Qur`an seperti “ُوـٙـ١ـؼــض, أٌـش, اٌـ” dan 

sebagainya. Potongan-potongan huruf hija`iyah ini tidak punya arti apa-apa ditinjau dari segi 

lafanya. Allah Swt. dan Nabi Muhammad Saw. sendiri tidak pernah menjelaskannya sehingga 

setiap pembaca akan mengatakan hanya Allah yang Maha mengetahui atau hanya Allah yang 

Maha mengetahui maksudnya. Kedua, ayat-ayat yang menurut zahirnya mempersamakan 

Allah Maha pencipta dengan makhluknya, sehingga ayat tersebut tidak mungkin dipahami 

menurut arti lughawi-nya, karena Allah itu Maha suci dari pengertian yang demikian, 

contohnya firman Allah dalam ayat:  

 (10(٠١٢٢٤١ـــذالله فــٛق أ٠ــذ٠ــٙــُ )اٌفخح/

                                                 
50

 Muhammad Abu Zahrah, op.cit, h. 134. 
51

 Amir Syarifuddin, op.cit, h. 21. 
52

 Muhammad Abu Zahrah, op.cit, h. 124-125. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     18 

Tangan Allah di atas tangan mereka…(QS. Al-Fath/48: 

Ayat yang dikemukakan di atas terlihat bahwa lafaz “٠ـــذالله” yang arti lughawi-nya 

adalah “tangan Allah” dan lafaz “ٚجـٗ سبه” yang berarti “muka Tuhanmu”, yang keduanya 

adalah digolongkan kepada mutasyabih. Memahami kedua lafaz di atas dalam arti lughawi-

nya adalah tidak mungkin dilakukan, karena menyamakan Allah dengan sifat-sifat yang 

terdapat pada manusia. Oleh karena itu menurut ulama “meskipun tidak mungkin mengetahui 

artinya, namun mereka berusaha sampai kepada maksudnya dengan cara menakwilkan atau 

memalingkan arti ayat dari arti zahirnya kepada makna lain untuk menghindarkan diri dari 

menyamakan Allah dengan makhluknya.
53

 Umpamanya ulama menakwilkan lafaz “ٚجـٗ سبه” 

yang berarti “muka Tuhanmu dengan “zat Tuhanmu” dan lafaz “٠ـــذالله” yang berarti “tangan 

Allah” menjadi kekuasaan Allah. Dari uraian ini dapat dipahami bahwa mutasyabih 

merupakan lafaz nash yang paling samar dan paling tidak terang artinya dalam kelompok 

lafaz yang samar artinya. Sedangkan dalam kelompok yang terang artinya lafaz muhkam 

berada pada tingkat yang paling atas dari segi kejelasannya. Dengan demikian, mutasyabih 

dan yang berada dalam kelompoknya menghasilkan pemahaman zhanni dan sedangkan 

muhkam dan yang berada dalam kelompoknya menghasilkan pemahaman qath‘i. 

 

C. Urgensi Penalaran Bayaniy dalam Penemuan Hukum Islam 

Sebagaimana diketahui bahwa, pesan-pesan yang terdapat dalam kedua sumber hukum 

itu, yaitu al-Qur`an dan Sunnah, diungkap dengan berbagai bentuk dan segi ungkapan lafaz 

nash tersebut diperlukan ijtihad sebagai upaya memberikan penjelasan terhadap lafaz  nash.    

Menurut Amir Syarifuddin ada tiga bentuk ijtihad, yang sebetulnya sudah dilakukan oleh para 

sahabat setelah wafatnya Nabi. Pertama, ijtihad dalam bentuk memberikan penjelasan 

terhadap nash yang telah ada baik al-Qur`an maupun Sunnah Nabi. Inilah yang kemudian 

disebut dengan ijtihad bayani, yaitu suatu upaya memberikan penjelasan dan penafsiran 

terhadap suatu lafaz nash dari berbagai seginya, yang selanjutnya akan bermuara pada 

kesimpulan penetapan hukum. Kedua, ialah ijtihad menetapkan hukum yang baru bagi kasus 

yang muncul melalui cara mencari pembandingan dengan ketentuan hukum yang telah ada 

                                                 
53

 Amir Syarifuddin, op.cit, h. 23 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     19 

penjelasannya di dalam nash untuk ditetapkan bagi kasus tersebut.
54

 Cara ini yang kemudian 

dikembangkan menjadi teori qiyasi.  

Adapun ijtihad bentuk yang ketiga ialah ijtihad dalam menghadapi masalah baru yang 

tidak ada nash, juga tidak dapat mencari perbandingannya dengan apa yang telah ditetapkan 

dalam nash. Untuk bentuk ini sahabat menempuh ijtihad dengan ra`yu yaitu dengan 

menggunakan jiwa syara„ sebagai acuan dalam istinbath.
55

  

Secara historis, ijtihād pada dasarnya telah tumbuh sejak masa-masa awal Islam, 

syaitu sejak zaman NAbi saw. dan kemudian berkembang pada masa-masa sahabat dan 

tabi‟in serta masa-masa generasi selanjutnya dan mengalami pasang surut dan karateristiknya 

masing-masing. Dari beberapa hadits Nabi saw. menunjukkan kebolehan hukum terhadap ber-

ijtihad, di antaranya riwayat Amr bin Ash ra., ia mendengar Rasulullah saw. bersabda, 

“apabila seorang hakim hendak menetapkan suatu hukum kemudian dia ber-ijtihad dan 

ternyata ijtihād-nya benar maka baginya dua pahala, dan apabila dia hendak menetapkan 

hukum kemudian dia berijtihad dan ijtihadnya salah maka baginya satu pahala”. 

Dalam hadits lainnya adalah sewaktu Rasul saw. hendak mengutus Muaz bin Jabal ra. 

Untuk menjadi qadhi di daerah Yaman, beliau sempat berdialog dengan Muadz “Bagaimana 

kamu menyelesaikan perkara jika diajukan kepadamu suatu perkara?” Muadz menjawab 

“akan aku putuskan menurutketentuan hukum yang ada dalam al-Quran” “kalau tidak kamu 

dapatkan dalam kitab Allah?” Tanya Nabi selanjutnya“akan aku putuskan menurut hukum 

yang ada dalam Sunnah Rasul”jawab Muadz, “kalai tidak juga kamu jumpai dalam Sunnah 

Rasul dan tidak pula dalam kitab Allah” Nabi mengakhiri pertanyaannya. Muadz menjawab 

“aku akan ber-ijtihād dengan seksama” kemudian Rasul pun mengakhiri dialognya sambil 

menepuk dada Muadz seraya beliau bersabda “Segala Puji hanya bagi Allah yang telah 

memberikan petunjuk kepada utusan Rasul-Nya jalan yang diridhai Rasul Allah. 

Memperhatikan bahwa masalah kehidupan bermasyarakat dewasa ini semakin 

kompleks, maka pemecahannya pun memerlukan partisipasi dari banyak tenaga ahli, sehingga 

amat sukar seorang ahli dapat menemukan pemecahan atas persoalan-persoalan masyarakat 

tanpa bersama-sama dengan ahli lainnya. Karena itu, ijtihād dalam hukum Islam harus 

dilakukan secara jama‟iy (bersama-sama), tidak secara fardi (perseorangan). Ijtihād jama‟iy 

bila didukung dengan fasilitas-fasilitas kenegaraan tanpa mengurangi kebebasan para 

                                                 
54

 Ibid, h. 241-242 
55

 Amir Syarifuddin, op.cit, h. 241-242. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     20 

mujtahid akan lebih berhasil. Dalam kajian hukum Islam, keberadaan sebuah paradigma 

kajian terhadap penalaran nas-nas Alquran dan hadis tidak dapat dilepaskan dari sejarah sosial 

hukum Islam dimana corak penalaran literalistik telah banyak mempengaruhi tumbuh 

kembangnya hukum Islam pada fase awal hingga sekarang ini. Fikih klasik maupun ushul 

fikih klasik telah menjadi pisau analisis saat itu dalam menalar maksud-maksud nas Alquran 

maupun hadis nabi, sebagaimana ditemukan dalam kitab-kitab fikih mapun ushul fikih 

periode awal bahkan penalaran-penalaran fikih dan ushul fikih klasik tersebut banyak 

mewarnai pandangan-pandangan mazhab saat itu. Karena itu, dapat dipahami bahwa 

penalaran-penalaran terhadap nas saat itu menjadi prodak fikih dan ushul fikih yang dapat 

dibaca hingga saat ini. 

Esensi penalaran dalam hukum Islam terhadap nas Alquran maupun hadis 

mendapatkan posisi yang penting oleh karena tidak ada lagi ayat yang turun untuk 

menjelaskan maksud yang terkandung dalam sebuah nas, tidak ada lagi hadis nabi yang 

menjelaskan maksud ayat maupun maksud nabi mengeluarkan sebuah hadis. Karena itu, 

pernalaran terhadap nas Alquran maupun hadis mengalami perkembangan di kalangan 

sahabat nabi sendiri terhadap banyaknya persoalan sosial yang membutuhkan kepastian 

hukum saat itu, dan inilah yang menjadi cikal bakal perkembangan penalaran hukum dalam 

Islam. Karena itu, istilah hukum Islam yang kita kenal saat ini didasari oleh sebuah paradigma 

berpikir yang melibatkan nalar para mujtahid yang mengeluarkan kemampuannya untuk 

untuk menarik sebuah hukum yang terkandung dalam sebuah nas yang kemudian kita kenal 

saat ini dengan proses istinbat hukum. 

Adapun karakteristik dari epistemologi bayani selalu epistemologi ini selalu berpijak 

pada ashal (pokok) yang berupa nash (teks), baik secara langsung maupun tidak langsung. 

Dalam ilmu ushul fikih yang dimaksud dengan nash adalah Alquran dan hadis, disamping itu 

penalaran bayani selalu fpkus pada proses transmisi nash  dari generasi ke generasi. Menurut 

epistemologi ini, apabila proses transmisi teks itu benar, maka isi nas itu pasti benar, karena 

nas itu masih murni dari Allah atau nabi. Tetapi jika teks tersebut proses transmisinya sudah 

tidak bisa dipertanggung jawabkan, maka nas itupun tidak bisa dipertanggungjwabkan isinya. 

Dengan kata lain epistemologi ini sesungguhnya senantiasa berpijak pada riwayah (naql). 

Sebagai bukti dari ciri kedua ini adalah begitu banyaknya pembahasan yang dilakukan oleh 

para ulama tentang riwayah yang ingin menjaga orisinalitas khabar Dalam tradisi berfikir 

bayani juga memegang prinsip selalu berpegang pada kompetensi bahasa Arab.  



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     21 

Dengan karekater tersebut dapat dipahami bahwa penalaran bayani sangat dibutuhkan 

dalam rangka memahami kemabali teks nash al-quran dan hadis melalui kemampuan 

memahami kaedah kebahasaan melalui ijtihad bayani. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan uraian terhadap masalah yang dikaji dalam penelitian ini, maka dapat 

disimpulkan bahwa penalaran bayani dalam hukum Islam adalah untuk menjelaskan makna-makna 

yang terkandung dalam nas Alquran dan hadis sebagai salah satu tujuan dari diturunkannya syariat 

kepada umat manusia. Bentuk penalarana bayani dalam hukum Islam merupakan komptensi dasar 

yang harus di,iliki para mujtahid dalam berijtihad di semua kondisi dan zaman. 

 

 

 

 

 

REFERENSI 

 

Abd al- Karim Zaidan, al-Wajiz Fi Ushul l-Fiqh, (Beirut, Muassah al-risalah, 1994).   

Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh II, (Jakarta : Kencana, 2008)  

Hanifah Kusumastuti, Imron Rosyida, etc, Concepts of Ijtihad Bayani, Ta‟lili, and Istislahi on 

Muhammadiyah and Qauli Approach to NU, Jurnal Atlantis press, vol.676, 2022 

Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh, (Kairo: Dar al-Fikr al-'Araby, 1958)   

Muhammad al-Khudari Beik, Ushul al-Fiqh (Beirut: Dar al-Fikr, 1988)  

Muhammad al-Syaukani, Irsyad al- Fuhul, (Beirut, Lebanon : Dar Al-Kitab Al-Alamiyah, 

1995) 

Muhammad Wahdini, Semantic Approach (Bayani) In Islamic Studies, Vol. 18, No.2, 

(Palankaraya: 2021).   

Mukhtar Yahya dan Fatchurrahman, Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Fiqh Islami,  (Jakarta: 

Al-Ma'arif, 1993)   

Salam Madkur, Al-Ijtihad fi al-Tasyri„ al-Islami (Kairo: Dar al-Nahdhah al-Arabiyah, 1984),     

Wahbah Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami jil. I, (Damaskus, Daarul Fikri, 2006)   

Zaki al-Din Sya„ban, Ushul al- Fiqh al-Islami,  (Mesir: Dar al-Ta'lif,. 1996) 


