Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning, Jalan Yos Sudarso KM 8 Rumbai Pekanbaru, Riau,

Kode Pos 28266. Telp: (+62761)-51877

E-mail: jurnal.respublica@ac.id

Website: https://journal.unilak.ac.id/index.php/Respublica

Ijtihad Bayani Sebagai Metode Penemuan Hukum Islam

Andrizal 12, Mawardi M Saleh 2°, Zulfahmi Bustami 3°

% Fakultas Hukum, Universitas Lancang Kuning, Indonesia, Email: andrizal2017 @gmail.com
b Pascasarjana , Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia,

Email: mawardim.saleh@gmail.com

¢ Fakultas Hukum, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia,

Email: :
Article Info Abstract
Avrticle History: The discovery of Islamic law is also known as the Al-Bayan law

Received : 07-02-2023
Revised :23-02-2023
Accepted : 25-05-2023
Published : 31-05-2023

Keywords:
Bayani
Invetion
Iskamic Law

Informasi Artikel

Histori Artikel:

Diterima : 07-02-2023
Direvisi  :23-02-2023
Disetujui  : 25-05-2023
Diterbitkan : 31-05-2023

Kata Kunci:
Bayani
Penemuan
Hukum Islam

discovery method which includes efforts to understand the sources of
legal guidance or tasyri', namely the Qur'an and As-Sunnah. These two
main sources are references in establishing law. As the main source in
legal development, it must be well understood, so that legal issues can
be solved appropriately. So the purpose of this article is to discuss
ijtihad bayani as a method of discovering Islamic law. This type of
research is library research. The method used in this article is
descriptive qualitative. The results of this study state that bayani
reasoning in Islamic law is to explain the meanings contained in the
texts of the Koran and hadiths as one of the objectives of transmitting
shari'a to mankind. The form of bayani reasoning in Islamic law is a
basic competency that must be possessed by mujtahids in carrying out
ijtihad in all conditions and times.

Abstrak

Penemuan hukum Islam dikenal juga dengan istilah metode penemuan
hukum Al-Bayan yang mencakup upaya memahami sumber pembinaan
hukum atau tasyri yaitu al-Qur'an dan As-Sunnah. Kedua sumber
utama ini merupakan rujukan dalam menetapkan hukum. Sebagai
sumber utama dalam pembinaan hukum, maka ia harus dapat dipahami
dengan baik, sehingga persoalan-persoalan hukum dapat dipecahkan
dengan tepat. Maka tujuan artikel ini membahas tentang ijtihad bayani
sebagai metode penemuan hukum Islam. Jenis penelitian ini merupakan
penelitian pustaka. Metode yang ditempuh dalam artikel ini adalah
deskriptif kualitatif. Adapun hasil dalam penelitian ini menyebutkan
bahwa penalaran bayani dalam hukum Islam adalah untuk menjelaskan
makna-makna yang terkandung dalam nas Alquran dan hadis sebagai
salah satu tujuan dari diturunkannya syariat kepada umat manusia.
Bentuk penalarana bayani dalam hukum Islam merupakan komptensi
dasar yang harus di,iliki para mujtahid dalam berijtihad di semua
kondisi dan zaman..

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 1


https://journal.unilak.ac.id/index.php/Respublica

PENDAHULUAN

Upaya menemukan hukum Islam melalui istinbath membutuhkan Metode (thuruq al-
istinbath) yaitu cara-cara yang ditempuh seorang mujtahid dalam mengeluarkan hukum dari
dalilnya, baik dengan menggunakan kaidah bahasa (lingkuistik) maupun dengan
menggunakan kaidah- kaidah Ushuliyah lainnya. Dengan kata lain istinbath adalah cara
bagaimana memperoleh ketentuan Hukum Islam dari dalil-dalilnya sebagaimana dibahas
dalam ilmu Ushul Figh. Usaha untuk memperoleh ketentuan hukum dari dalilnya itulah yang
disebut istinbath. Beristinbath melalui dalil nash dapat dilakukan dengan jalan penalaran
bahasa yang dipergunakan terhadap dalil Al-Quran atau Sunnah Rasul, dan dapat pula
dilakukan dengan jalan memahami jiwa hukum yang terkandung dalam dalilnya, baik yang
menyangkut latar belakang yang menjadi landasan ketentuan hukum ataupun yang menjadi
tujuan ketentuan hukum. yarat untuk dapat beristinbath dengan jalan pembahasan bahasa
adalah harus memahami bahasa dalil Al-Quran dan Sunnah Rasul, yaitu bahasa Arab.Tanpa
memiliki pengetahuan bahasa Arab, beristinbath melalui pembahasan bahasa tidak dapat
dilakukan.Dari sinilah dapat diketahui bahwa pengetahuan tentang bahasa Arab merupakan
hal yang mutlak wajib dipelajari oleh setiap orang yang ingin berijtihad.

Dalam perspektif penemuan hukum Islam dikenal juga dengan istilah metode
penemuan hukum al-bayan (ijtihad bayaniy) yang mencakup upaya memahami sumber
pembinaan hukum atau tasyri‘ yaitu al-Qur'an dan As-Sunnah. Kedua sumber utama ini
merupakan rujukan dalam menetapkan hukum. Sebagai sumber utama dalam pembinaan
hukum, maka ia harus dapat dipahami dengan baik, sehingga persoalan-persoalan hukum
dapat dipecahkan dengan tepat. Untuk dapat memahami nash dengan baik para ulama ushul
telah merumuskan kaidah-kaidah kebahasaan dengan membagi lafaz nash kepada berbagai
bentuk karakteristiknya, baik dilihat dari segi lafaz nash dan cakupan maknanya, Lafaz dari
segi penggunaan maknanya, lafaz dari segi penunjukkan (dilalah) maknanya maupun lafaz
nash dari segi cara penunjukan (dilalah)nya kepada makna.*

Pembagian lafaz nash kepada beberapa karakteristik seperti disebutkan di atas
tujuannya adalah dalam rangka untuk menjelaskan maksud yang terkandung di dalam lafaz
nash tersebut. Jika lafaz nash sudah dapat diketahui maksudnya, maka akan memudahkan

untuk mengambil kesimpulan hukum. Usaha untuk menjelaskan dan mengetahui maksud

! Wahbah Zuhaili, Ushul Al-Digh Al-Islami Jilid I (Damaskus: Daarul Fikri, 2006).

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 1



lafaz nash dan kemudian berakhir pada penetapan ketentuan hukum, dalam istilah Salam
Madkur,? disebut dengan ijtihad bayani.

Untuk itu dalam artikel ini akan diuraikan bagaimana upaya istinbath atau penemuan
hukum Islam melalui pemahaman terhadap teks nash al-Quran dan hadis melalui kaedah
Bahasa yang diuraikan para ulama melalui metode ijtihad yang disebut dengan ijtihad bayani.

ANALISIS DAN PEMBAHASAN 1

Sebagaimana dijelaskan bahwa ijtihad bayaniy merupakan upaya menemukan hukum
melalui pemahaman kebahasaan dari teks al-Quran dan hadis sebagai sumber utama dari
hukum Islam. Penjelasan terhadap lafaz nash yang dilihat dari beberapa segi ini adalah
menjadi penting, karena ia merupakan kunci untuk mengetahui apa yang dimaksud oleh
Syari‘ dalam suatu teks. Oleh karena itu, para ulama ushul, telah mengelompokkan
pembahasan lafaz nash kepada beberapa macam. Pengelompokan lafaz nash ini adalah
didasarkan sebagaimana dinukil oleh para ulama kepada empat segi sebagai berikut:
A. Lafaz nash dari segi penetapan makna. Dilihat dari segi penetapan makna, lafaz nash

dapat dibedakan kepada al-khash, al- ‘am, musytarak dan ta  wil.

1. Al-Khash

Menurut Wahbah Zuhaili® yang dimaksud dengan lafaz al-khash adalah;

" a5 V) J e aaly ire e AVl g s gall Lilll g Galal)
Lafaz al-khash ialah suatu lafaz yang dipergunakan untuk menunjukkan suatu

pengertian tertentu.

Selanjutnya Imam aI-Syaukani,4 dalam kitab Irsyad al-Fuhul, menjelaskan bahwa
yang dimaksud dengan lafaz al-khash ialah:

Al-khash ialah suatu lafaz yang menunjukkan kepada satu nama tertentu saja.

Dari beberapa pengertian yang telah dikemukakan di atas dipahami bahwa lafaz al-khash

merupakan bentuk lafaz nash yang hanya menunjukkan kepada satuan obyek tertentu saja.

% Salam Madkur, Al-ljtihad Fi Al-Tasyri Al-1slami (Kairo: Dar al-Nahdhah al-Arabiyah, 1984).

® Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 202-368

* Muhammad al-Syaukani, Irsyad al- Fuhul, (Beirut, Lebanon : Dar Al-Kitab Al-Alamiyah, 1995) h.
141.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 2



Untuk melihat lebih jelas, lafaz al-khash ini maka harus diperhatikan karakteristiknya.
Adapun karakteristik lafaz al-khash tersebut adalah:
1) Diungkapkan dengan menyebutkan jumlah atau bilangan dalam satu kalimat. Misalnya
dalam nash al-Qur an disebutkan:

(YIYYA/ R e s 58 A3 (el (s y il lladll
Dan wanita-wanita yang ditalak oleh suaminya hendaklah menahan diri (menunggu) selama
tiga kali quru™. (QS. Al-Bagarah/2:228).
Kata tiga dalam ayat ini menunjukkan pengertian tertentu atau khusus.

2) Menyebutkan jenis, golongan, nama sesuatu atau nama orang. Misalnya firman Allah:

(V:0/Aa5ll) o saina g dia (S ) Gell | Gli LS

Maka bunuhlah orang-orang musyrik dimana saja kamu menjumpai mereka, (QS. Al-
Taubah/9:5).

Lafaz musyrikin pada ayat di atas menunjukkan golongan dan oleh karena itu ia termasuk
lafaz al-khash.
3) Suatu lafaz yang diberi batasan dengan sifat atau keadaan. Misalnya dalam ayat:

(£:3) /sluall) | Aiasadad )y miflh S liase J98 e
Dan barang siapa yang membunuh seorang mukmin karena tersalah, maka hendaklah ia
memerdekakan seorang budak (hamba sahaya) yang beriman. (QS. Al-Nisa'/4:91)
Lafaz ragabat mu'minah (hamba sahaya yang beriman) adalah mengandung pengertian
khusus karena mengacu kepada satu jenis. Dari ketiga ciri atau karakteristik di atas dapat
dipahami bahwa lafaz al-khash menunjukkan makna tertentu dan spesifik yang cakupannya
terbatas pada satu objek atau satuan yang menggambarkan jumlah, jenis dan macam dari
sesuatu. Tentang lafaz al-khash dengan ketiga karakteristik yang telah disebutkan di atas
sebagaimana dijelaskan oleh Zaki al-Din Sya‘ban’ tidak terdapat perbedaan pendapat di
kalangan ulama. Pemahaman terhadap al-khash dilihat dari segi shigatnya, menurut Wahbah
Zuhaili®, dibagi kepada empat macam, yaitu:
a) Al-Muthlag

> Zaki al-Din Sya‘ban, Ushul al- Figh al-Islami, (Mesir: Dar al-Ta'lif,. 1996), h. 158
® Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 207.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 3



Wahbah Zuhaili menyebutkan bahwa yang dimaksud dengan muthlaq itu ialah suatu lafaz
khash yang menunjukkan kepada satuan tertentu atau beberapa satuan tertentu yang tidak
dibatasi oleh sifat tertentu.” Dari pengertian tersebut dapat dipahami bahwa pada hakikatnya
apa yang disebut dengan muthlaq itu ialah suatu lafaz nash yang tertentu yang tidak atau
tanpa adanya batasan yang mempersempit cakupan artinya. Misalnya di dalam nash al-Qur an
yang sering dirujuk oleh para ulama ushul adalah ayat:

(A Alkadll) .. Lsaiy o Sl (e A8 ) 5y yaid
Maka (wajib) atasnya memerdekakan seorang budak sebelum keduanya bercampur ... (QS.

Mujadilah/58:3).

Dalam ayat ini terdapat lafaz “4=8 ” yang tidak ada batasannya berupa sifat atau

keadaan yang membatasi cakupannya. Oleh karena itu lafaz “4=-38 y” digolongkan kepada

muthlag, karena mencakup seluruh budak.

b) Mugayyad
Adapun pengertian mugayyad merupakan kebalikan dari muthlag. Syeikh al-Khudari
Beik® menyebutkan pengertian mugayyad sebagai berikut:
a8y Aa LG A e gl a8 e Jala andal)
Mugayyad ialah (suatu lafaz) yang menunjukkan kepada suatu obyek (fard) atau beberapa

obyek (afrad) tertentu yang dibatasi oleh lafaz tertentu
Sebagai contohnya firman Allah:

(£:9Y/eluill) A ia e 48 ) 1 a8 Uns Liage J58 (g
Barang siapa membunuh seorang mukmin karena tersalah (tidak sengaja), maka hendaklah

ia memerdekakan seorang budak yang beriman (QS. Al-Nisa'/4:92).

" Ibid, h. 208.
& Muhammad al-Khudari Beik, Ushul al-Figh (Beirut: Dar al-Fikr, 1988), h. 191

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 4



Lafaz 4-w% 428, dalam ayat di atas merupakan muqgayyad karena telah dibatasi oleh
suatu sifat yang cakupan maknanya menjadi lebih spesifik dan terbatas. Jika disebut “budak
yang beriman”, maka berarti budak yang tidak beriman tidak tercakup di dalamnya.
c) Al-Amr
Wahbah Zuhaili® mengemukakan definisi al-amr sebagai:
laiw VA e Jadll il de Jlal) Laalll oo oY
Al-amr ialah suatu lafaz yang menunjukkan tuntutan untuk berbuat yang datang dari

yang lebih tinggi tingkatannya.

Dari pengertian di atas dapat dipahami bahwa secara substansial al-amr mengandung
arti tuntutan untuk berbuat. Tuntutan ini, dilihat dari segi sumbernya berasal dari posisi yang
lebih tinggi tingkatannya yang memang mempunyai otoritas untuk memerintah atau
menyuruh. Atas dasar ini maka ulama sepakat bahwa setiap lafaz al-amr di dalam nash adalah
merupakan tuntutan (perintah) yang wajib dikerjakan, kecuali ada garinah (petunjuk, alasan)
yang memalingkannya kepada pengertian lain, selain dari wajib, yaitu sunat, mubah atau
permohonan (doa). Perlu pula ditegaskan bahwa yang termasuk kategori al-amr ini, di
samping diungkap dengan fi ‘il amr, juga diungkap dengan fi il mudhari‘ yang dimasuki oleh
"lam al-amr" dan jumlat khabariyah, yaitu kalimat berita yang mengandung tuntutan wajib.

d) Al-Nahy
Secara etimologi al-nahy berarti “cegahan atau larangan”, merupakan lawan dari perintah.
Adapun menurut istilah (terminologi), terdapat beberapa definisi yang dikemukakan oleh para
ulama. Abu Zahrah'® mendefinisikannya sebagai:

dad e alllll gl
Al-nahy adalah tuntutan yang berisi larangan atau cegahan untuk melakukan suatu

perbuatan.

Dari pengertian yang dikemukakan ini dapat dipahami bahwa pada intinya al-nahy itu
adalah tuntutan yang bentuknya larangan atau mencegah agar tidak melakukan perbuatan

yang dilarang oleh Allah dan Rasul-Nya. Bentuk-bentuk al-nahy dalam nash adalah dengan

® Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 218
1% Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Figh, (Kairo: Dar al-Fikr al-'Araby, 1958) h. 181

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 5



menggunakan fi‘il mudhari‘ yang diawali oleh "la al-nahiyah" (ALl ¥ ) dan
menggunakan jumlat khabariyah yaitu kalimat berita yang menunjukkan larangan dengan
cara pengharaman sesuatu atau menyatakan tidak halalnya sesuatu itu. Oleh karena itu setiap
larangan (al-nahy) itu adalah haram dilakukan, kecuali ada garinah (alasan, petunjuk) yang
mengubah tuntutan kepada pengertian selain dari haram yaitu, makruh, doa atau pengertian
lain seperti ancaman atau petunjuk. Jika tidak ada garinah, maka al-nahy tetap pada arti

haram untuk dilakukan karena essensi dasarnya adalah larangan.

2. Al-Am
Secara etimologi, al-‘am, berarti umum atau mencakup. Adapun secara terminologi,
para ulama usul telah memberikan sejumlah definisi, diantaranya dikemukakan oleh Syeikh
al-Khudari Beik:"*
o s 3l 58 31y ul e Jlall il ga alal)
Al-‘am adalah lafaz yang menunjukkan kepada pengertian yang di dalamnya tercakup

sejumlah objek (satuan) yang banyak.

Dari pengertian di atas dapat dipahami bahwa hakikat keumuman lafaz-lafaz Nash itu
adalah karena lafaz itu sendiri dimana ia tidak menunjuk kepada objek tertentu, tetapi
mengandung arti yang banyak. Dengan Kkata lain, suatu lafaz dikatagorikan kepada umum jika
kandungan maknanya tidak memeberikan batasan jumlah objek yang tercakup di dalamnya.
Dalam hubungan ini, Syeikh al-Khudari Beik'> memberikan contoh dengan lafaz al-insan
(0—Y)), Kata ini adalah umum karena mencakup pengertian menyeluruh atas semua
manusia. Untuk melihat lebih jauh bahwa para ulama ushul telah merumuskan bahwa suatu

lafaz nash itu dapat di-golongkan kepada umum bila di dalam nash terdapat lafaz-lafaz berikut
13

ini:
1) Lafaz “IS” yang berarti setiap;
2) Lafaz “a«=>” yang berarti semua;
3) Ism mufrad atau jamak yang di-ma ‘rifat-kan kepada alif lam (J)) al-jinsiyah dan jamak

yang di-idhafah-kan;

1 Muhammad al-Khudari Beik, op.cit, h. 147
12 Muhammad al-Khudari Beik, Ushul al-Figh, h. 149
13 Wahbah Zuhaili, Ushul al-Figh al-Islami, h. 245

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 6



4) 1sm maushul (1, cpdll, sl)

5) Ism nakirah yang dinafikan;

6) Dan Imam Syaukani** menyebutkan bahwa digolongkan juga kepada al-‘am bila
terdapat di dalam nash lafaz-lafaz seperti ini = yang berarti semua, 48\ yang berarti
seluruh, A<= yang berarti umum. Begitu pula kata i/ S2s dan 42hl3 yang
berarti seluruh. Sebagai contoh :

(Y:Y /650 Laaa )Y A
Dialah Allah yang menciptakan bagi kamu semua apa yang ada di bumi ini. (QS. Al-
Bagarah/2:29)

3. Musytarak
Pengertian lafaz musytarak sebagaimana dijelaskan oleh Abu Zahrah'” adalah:

Calide aua g ST Ganiae e Jay sdll Ladlll g oy s 0 )
Musytarak ialah suatu lafaz yang menunjukkan kepada pengertian ganda atau lebih yang

berbeda satu sama lainnya.

Sebagai contoh dari musytarak ini adalah lafaz al- ‘ain yang berarti mata untuk melihat
dan juga berarti mata air atau timbangan.'® Atau lafaz al-quru® yang mempunyai arti ganda
yaitu suci dan haid.'” Adapun sebab-sebab yang menjadikan lafaz musytarak'® adalah:

1) Secara lughawi (bahasa) di kalangan suku-suku (kabilah) Arab berbeda dalam
penggunaan arti suatu lafaz nash.

2) Lafaz nash itu diciptakan untuk satu makna, kemudian dipakai pula untuk makna lain
secara majazi. Kemudian pemakaian majazi ini lebih banyak digunakan, sehingga orang-
orang menyangka bahwa pemakaian dalam arti kedua ini (majazi) adalah hagiqgi, bukan
majazi.

3) Lafaz nash itu semula diciptakan untuk satu makna, kemudian dipindahkan kepada

istilah syar ‘i untuk arti lain. Misalnya lafaz shalat yang semula berarti doa, kemudian

 Muhammad al-Syaukani, Irsyad al- Fuhul, h. 119

> Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Figh, h. 168

16 7aki al-Din Sya‘ban, Ushul al- Figh al-Islami, h. 337

7 \Wahbah Zuhaili, Ushul al-Figh al-Islami, juz I, h. 283

8 Mukhtar Yahya dan Fatchurrahman, Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Figh Islami, (Jakarta: Al-
Ma'arif, 1993) h. 254-256

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 7



dalam arti istilah syar‘i shalat seperti yang dikerjakan umat Islam yang diawali dengan

takbir dan disudahi dengan salam.

4. Ta wil
Yang dimaksud dengan ta'wil, sebagaimana dijelaskan oleh Muhammad Abu Zahrah®®
ialah:
alaing yal Jiaa olinayalls e Laalll o) ya) sqd dydill
Ta'wil adalah mengeluarkan atau mengalihkan arti lahir lafaz nash kepada arti lain yang

memang memungkinkan untuk itu.

Oleh karena itu dapat dipahami bahwa ta'wil itu adalah memalingkan atau mengubah
arti zhahir lafaz nash kepada arti lain, dimana pemalingan arti tersebut lebih sesuai dengan
maksud al-Qur'an dan Sunnah. Dalam kaitan ini, sebagaimana dijelaskan oleh Amir
Syarifuddin? bahwa antara ta'wil dan tafsir ada ulama yang berpendapat bahwa kedua lafaz
itu sama artinya dari segi tinjauan pengalihan. Tetapi sebenarnya diantara keduanya terdapat
perbedaan. Tafsir itu adalah menyingkap makna al-Qur'an dan menjelaskan maksud yang
terkandung di dalamnya. Tafsir lebih umum dari ta'wil dan lebih banyak penggunaannya
dalam lafaz dan dalam arti mufradat lafaz, sedangkan ta'wil lebih banyak penggunaannya

dalam makna.

B. Lafaz Nash Dari Segi Penggunaan Arti
Terhadap lafaz nash dari segi penggunaan arti ini, para ulama ushul membaginya kepada
empat macam:
1. Hakikat (Haqiqi)
Hakikat (al-hagigah) secara lughawi ialah suatu lafaz yang dipakai yang artinya sesuai
dengan istilah bahasa, misalnya kata lafaz al-insan yang arti hakikinya menurut bahasa
adalah hayawan nathiq, (binatang yang berakal). Hakikat secara syar ‘i ialah penggunaan
lafaz sesuai dengan apa yang dikehendaki oleh syara‘. Misalnya lafaz al-shalat yang arti
hakikinya menurut syara‘ ialah ucapan-ucapan dan perbuatan yang diawali dengan takbir

dan diakhiri dengan salam yan dilakukan oleh orang muslim dalam rangka menyembah

19 Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Figh, h. 135-136
20 Amir Syarifuddin, Ushul Figh 11, (Jakarta : Kencana, 2008), h. 39

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 8



Allah. Kemudian hakikat secara ‘urfi ialah suatu lafaz yang dipakai sesuai dengan ‘urf
(adat kebiasaan) yang sudah dikenal oleh masyarakat. Misalnya, lafaz dabbah yang berarti
hewan yang berkaki empat. Oleh karena itu, bila disebut al-dabbah, maka secara ‘urfi
masyarakat sudah mengenalinya. Selanjutnya tentang lafaz hakikat ini, dalam pandangan
ulama Ushul, harus diamalkan menurut arti yang sejak semula diciptakan untuknya.
Dengan kata lain, lafaz hakikat diamalkan sesuai dengan maksud penciptaannya sejak dari
semula. Jika suatu lafaz nash dapat diartikan dengan artinya yang haqiqgi dan dapat pula

dengan arti yang majazi, maka yang diamalkan adalah arti haqiqgi %*.

2. Majaz
Menurut Wahbah Zuhaili,?? dimaksud dengan majaz ialah suatu lafaz yang dipakai untuk
arti lain yang bukan arti haqiqi. Dengan definisi lain:
g sagall Graadl e 8 Ldlll Jlanin pa Slaall

Majaz ialah suatu lafaz yang dipakai untuk arti lain yang bukan arti haqiqi.

Oleh karena itu dapat dipahami bahwa majaz merupakan suatu lafaz yang digunakan
bukan untuk yang sebenarnya, sebagaimana yang dikehendaki oleh bahasa. Sebagai
contoh umpamanya kata “kursi” digunakan untuk arti “kekuasaan”. Lafaz menurut
hakikatnya adalah digunakan untuk tempat duduk.? Contoh lain, misalnya dalam ayat:
RIS | PRI WPN I N

..... Atau salah seorang dari kamu kembali dari tempat buang air...

(Q.S. Al-Maidah/5: 6).

Yang dimaksud dengan al-gha’ith dalam ayat ini adalah hadast kecil, dan bukan arti
hakikinya, yaitu tempat buang air (toilet). Adapun pengamalan/penggunaan lafaz Nash
dengan arti majazi ini adalah ketika suatu lafaz tidak mungkin atau tidak tepat dan sukar

untuk diartikan secara haqiqi.

2L Abd al- Karim Zaidan, al-Wajiz Fi Ushul I-Figh, (Beirut, Muassah al-risalah, 1994). h. 261.
22 \Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 293.
2 Amir Syarifuddin, op.cit, h. 27.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 9



3. Sharih
Yang dimaksud dengan lafaz sharih sebagaimana dijelaskan oleh Wahbah Zuhaili*
adalah:
A Jlariwll) 5,3 i Wi | ) s ol pall (pnall 4 ygda L s o el
Mol oS
Sharih ialah suatu lafaz yang jelas pengertian dan maksudnya karena sering digunakan baik

dalam bentuk hakikat maupun majaz.

Dari definisi ini jelaslah bahwa pada dasarnya lafaz sharih itu merupakan lafaz nash yang
terbuka, maksud yang dikandung di dalamnya, yang tidak perlu lagi penjelasan lain.
Sebagai contoh, misalnya, seorang suami mengatakan kepada isterinya “engkau saya
ceraikan”.?

4. Kinayah
Secara bahasa kinayah berarti mengatakan sesuatu untuk menunjukkan arti yang lain.?.

Secara syar i yang dimaksud dengan kinayah %" jalah;
O olsw Aiy 8 Yl agdy DU auds B aia al el yis il Jasl o 31K
Lol e pl dinia iae ol )
Kinayah ialah suatu lafaz yang tertutup maksudnya oleh lafaz itu sendiri, ia tidak dapat

dipahami kecuali ada qarinah (petunjuk) yang dapat menjelaskan maksudnya baik

maksud tersebut secara haqigi maupun secara majazi

Dalam pandangan Amir Syarifuddin®® bahwa yang dimaksud dengan lafaz kinayah itu
ialah suatu lafaz bersifat tertutup sampai dijelaskan oleh dalil. Tegasnya, setiap lafaz nash
yang pemahaman artinya harus menggunakan dalil lain, dan tidak dari lafaz itu sendiri
pada dasarnya termasuk dalam arti kinayah, karena masih memerlukan penjelasan sebagai
contoh, misalnya ucapan seorang suami kepada isterinya, “pulanglah engkau ke rumah
orang tuamu”. Ungkapan ini dapat digunakan untuk “cerai” bila diniatkan untuk mencerai

isteri dan bisa juga tidak, karena tidak diniatkan untuk mencerai isteri. Atas dasar ini

24 \Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 308.
> Amir Syarifuddin, op.cit h. 35

% |bid

2" Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 309

% Amir Syarifuddin, op.cit, h. 35.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 10



jelaslah bahwa lafaz kinayah baru dapat diamalkan setelah ada petunjuk atau dalil lain

yang dapat menjelaskan maksudnya.

C. Lafaz nash dari segi jelas dan tidak jelas artinya.
Lafaz nash dilihat dari segi jelas dan tidak jelas artinya ini dibagi menjadi dua macam,
yaitu lafaz nash yang jelas artinya dan yang tidak jelas artinya.
a. Lafaz yang jelas artinya
Lafaz yang jelas artinya dan jelas penunjukkannya terhadap maksud yang dikehendaki
sehingga tidak memerlukan penjelasan dari luar.?® Tentang lafaz nash yang jelas penunjukkan
artinya ini menurut kalangan Hanafiyah® terdiri dari empat tingkatan yaitu:
1. Zhahir (al-Zhahir)
Yang dimaksud dengan zhahir sebagaimana dijelaskan oleh Zaki al-Din Sya‘ban31
adalah sebagai berikut :
et ey ¥ diaay s al g AV liaw e Jay Al Ladlllga yallall

Aoaladng )i deaiaalyall
Zhahir ialah suatu lafaz yang menunjukkan kepada pengertian yang jelas tanpa memerlukan

penjelasan dari luar.

Lafaz nash zhahir ini wajib diamalkan sesuai dengan kejelasannya. Sungguhpun
demikian, lafaz zhahir dapat di-ta’wil-kan. Sebagai contoh dapat dilihat dalam ayat:
(Y:YVo/s jall) Lol a syl alll dal
Dan Allah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba... (QS.
Al-Bagarah/2:275)

Ayat ini begitu jelas artinya, bahwa jual beli itu hukumnya halal dan riba" itu haram.
Pengertian inilah yang segera dapat ditangkap oleh akal pikiran kita tanpa memerlukan
garinah untuk menjelaskannya. Namun demikian, ayat ini bukan hanya sekedar menyatakan

bahwa jual beli itu halal dan riba™ itu haram hukumnya, tetapi ayat ini untuk menyatakan dan

2% Wahbah Zuhaili, op.cit , h. 312.
%0 Wahbah Zuhaili, op.cit, juz I, h. 317.
%1 Zaki al-Din Sya‘ban, op.cit, h. 341.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 11



membantah anggapan orang-orang munafik Makkah waktu itu di mana jual-beli itu sama

dengan riba’. Padahal jual-beli itu tidak sama dengan riba'.

2. Nash (al-Nash)
Yang dimaksud dengan nash %2 jalah;
ol Jatia) aw dazaly A0V sline e Jay 0 Lilllgn (asld

amadilly

Nash ialah suatu lafaz yang menunjukkan kepada pengertian yang jelas maksudnya, tetapi

masih memungkinkan untuk di-ta’wil dan di-takhshish.

Sebagai contohnya adalah berkenaan dengan firman Allah:
(Y:YVo/s 2l Lol a s s e dhalll Jal
Dan Allah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba...
(QS. Al-Bagarah/2:275)

Ayat ini jelas sekali mengandung pengertian bahwa jual-beli itu hukumnya halal dan
riba’ itu hukumnya haram, karena pengertian inilah yang lebih mudah dipahami dan cepat
ditangkap oleh seseorang tanpa memerlukan garinah yang menjelaskannya.** Meskipun
demikian, ungkapan ayat tersebut tidak hanya sekedar menyatakan halalnya jual-beli dan
haramnya riba, tetapi ayat tersebut adalah untuk menyatakan dan membantah anggapan orang

munafik waktu itu bahwa riba itu sama hukumnya dengan jual beli.**

3. Mufassar

Yang dimaksud dengan mufassar ialah:

%2 1bid, h. 343.
¥ Amir Syarifuddin, op.cit, h. 5.
% Ibid. 5.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 12



Y oSay ds il AV ade Ayl aKSl e Jay o3 L dlll g ps o)

ol L lll 1aa (585 Gamasaillg)h Joslill Jlaial AVAl @lli aa Ay
Lsddllullage dsuill

Mufassar adalah suatu lafaz yang menunjukkan pada suatu ketentuan hukum yang jelas

dengan tidak ada kemungkinan untuk di-ta’wil dan takhshish.
Sebagai contoh, misalnya Allah berfirman:

Loada clad aalalald elagd day )3l 4 Cliasal () ga s ol
(Ye:e/ )
Dan orang-orang yang menuduh wanita-wanita yang baik-baik berbuat mesum (berzina),

kemudian mereka tidak dapat mendatangkah empat orang saksi, maka cambuklah mereka
sebanyak delapan puluh kali... (OS. AI-Nur/24:4)

Ayat ini menjelaskan wajib hukumnya mencambuk bagi penuduh zina sebanyak
delapan puluh kali yang tidak dapat menghadirkan empat orang saksi untuk membuktikan
tuduhannya. Penetapan hukum cambuk delapan puluh kali ini jelas dan pasti serta tidak
mungkin di-ta’wil-kan atau di-takhshish kepada arti lain.

4. Muhkam
Wahbah Zuhaili*> menyebutkan bahwa yang dimaksud dengan muhkam ialah:
L Jatias ¥ daal g 4090 slirse e atizpiay Jo gl Lalllgn aSaall
LB Yy larasiV o,
Muhkam ialah suatu lafaz nash yang dengan shighat-nya sendiri menunjukkan kepada

pengertian yang jelas dan tidak ada kemungkinan untuk di-ta’wil, di-takhsis dan di-nasakh.

Lafaz muhkam berada pada urutan yang paling tinggi dari segi kejelasannya, jika
dibandingkan dengan ketiga bentuk lafaz sebelumnya yaitu; zhahir, nash dan mufassar. Bila
diurutkan tingkat kejelasannya,® muhkam dan mufassar lebih jelas dari nash serta nash lebih

jelas dari zhahir. Oleh karena itu, muhkam merupakan lafaz nash yang paling jelas dari semua

% \Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 323.
% Ibid. h. 324.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 13



tingkatan sebelumnya. Oleh karena itu para ulama usul telah sepakat bahwa lafaz nash yang
dikategorikan kepada muhkam wajib diamalkan secara gath ‘i karena tidak ada pengertian lain
kecuali apa yang disebutkan oleh lafaz itu sendiri. Lafaz muhkam ini dapat dibedakan kepada
dua macam,* Pertama, disebut dengan muhkam li dzatih, dimana ia tidak ada kemungkinan
untuk dibatalkan atau nasakh, disebabkan oleh nash itu sendiri. Tidak mungkin ada nasakh
terhadap hukum yang terkandung dalam lafaz muhkam itu sendiri, Kedua, disebut dengan
muhkam li ghairih, yaitu muhkam karena ada faktor atau sebab dari luar nash. Artinya
muhkam yang tidak dapat dinasakh bukan karena nash atau teksnya itu sendiri tetapi tidak ada
nash yang dapat me-nasakh-nya.

b. Lafaz nash yang tidak jelas artinya.

Di kalangan Mazhab Hanafi,*® lafaz nash yang tidak jelas artinya ini dibagi kepada
empat macam tingkatan. Ketidak jelasan pengertian lafaz nash ini, yaitu; tidak terang, lebih
tidak terang, sangat tidak terang dan paling tidak terang.*® Adapun penjelasannya adalah:

1) Khafi

Dimaksud dengan khafi seperti dijelaskan Abu Zahrah* adalah:

oo o ddmali e ajlad A8¥ sl pany b osline ia Le 5o idl)
AVl aa e iyl
Khafi ialah suatu lafaz yang samar-samar artinya pada sebagian penunjukkannya (madlul),

karena terdapat faktor luar, bukan dari segi shighat lafaznya.

Dalam pandangan, Amir Syarifuddin, dari segi lafaznya, khafi itu menunjukkan
artinya yang jelas, tetapi dari penerapan artinya kepada sebagian yang lain terdapat
kesamaran.*! Untuk menghilangkan kesamaran tersebut diperlukan ta wil. Contoh dalam surat
al-Ma’idah:

(0¥ Al | Lagmal | sadadla 48 5l g (5 5l
Pencuri laki-laki dan pencuri perempuan hendaklah dipotong tangan mereka. (QS. Al-
Ma’idah/5:38)

*"Ibid, h. 323-324.

% Wahbah Zuhaili, op.cit, juz I, h. 335.

% Amir Syarifuddin, op.cit I1, h. 13

0 Muhammad Abu Zahrah, op.cit Figh, h. 124
1 Amir Syarifuddin, op.cit, h. 13

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 14



Dalam ayat ini lafaz 3_) sesungguhnya cukup jelas, yang berarti orang yang
mengambil harta orang lain di tempat penyimpanannya secara sembunyi-sembunyi.
Penerapan hukuman terhadap pencuri dengan arti tersebut cukup jelas. Akan tetapi lafaz
pencuri memiliki beberapa satuan objek yang banyak, seperti; pencopet, perampok, pencuri
barang kuburan. Persoalannya adalah apakah hukuman potong tangan juga diberlakukan
terhadap semua arti yang disebutkan ini?. Di sinilah timbul kesamaran arti tersebut. Seperti
kata “pencopet” yang mengambil harta orang lain tidak dengan cara sembunyi-sembunyi,
tetapi dengan terang-terangan melalui keterampilan dengan gerakan cepat, sehingga orang
yang punya harta tidak mengetahui. Dalam hubungan ini apakah lafaz “3_ld (pencuri)
juga mencakup pula arti “pencopet”, yang dapat dikenakan sanksi potong tangan atau tidak,
atau hanya dikenakan sanksi za ir
2) Musykil

Menurut Zaki al-Din Sya‘ban®, yang dimaksud dengan musykil adalah:

Viaid e o oSV diaasaiodyall Jiaaell 02 Gdl laalllgn JC G

¥y S (e A aray Lad Jalidl g aslly

Musykil ialah suatu lafaz yang samar-samar (tersembunyi) maknanya dan ia hanya dapat
dipaham setelah dilakukan pembahasan dan penelitian dengan memperhatikan garinah dan

tanda-tanda yang terkait dengan lafaz tersebut.

Wahbah Zuhaili menyebutkan bahwa yang dimaksud dengan musykil ialah suatu lafaz nash
yang tersembunyi, artinya yang disebabkan oleh lafaz itu sendiri. ** Oleh karena itu, untuk
mengetahui maknanya diperlukan penelitian yang mendalam dengan memperhatikan garinah
yang dapat menjelaskan maksudnya. Sebagai contoh, misalnya firman Allah:

(YY4: Y/ ,al) e s 8 AN et il peay 1y cilalladl
Wanita-wanita yang ditalak hendaklah menahan diri (beriddah) dengan tiga kali suci... (QS.
Al-Bagarah/2:229)

*2 |bid, h. 14
#% Zaki al-Din Sya‘ban, op.cit, h. 356.
* Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 338.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 15



Dalam ayat di atas terdapat lafaz quru® (s 5_8) yang mengandung dua arti atau ganda

yaitu: suci dan haid. Oleh karena itu wanita yang ditalak oleh suami mereka itu apakah ber-

‘iddah dengan tiga kali suci atau tiga kali haid. Adapun yang menyebabkan kemusykilan

terhadap lafaz nash, sebagaimana dijelaskan oleh Amir Syarifuddin adalah karena lafaz itu

musytarak, yaitu suatu lafaz nash yang mengandung beberapa arti sedangkan shighat-nya

sendiri tidak menunjukkan kepada makna tertentu.

3) Mujmal

Yang dimaksud dengan mujma
Ad Cixas 28 a0 5 Jlgal sae e slina 8 s shiy s sa Juaal

Mujmal ialah suatu lafaz yang maknanya mengandung beberapa keadaan dan beberapa

| 46 adalah:

hukum yang terhimpun padanya.

Sementara itu, Wahbah Zuhaili*’ menjelaskan bahwa mujmal ialah suatu lafaz yang
sulit untuk dipahami maksudnya karena lafaz itu sendiri, ia tidak dapat dipahami kecuali ada
penjelasan (bayan) dari Syari‘. Lafaz mujmal lebih samar (tidak terang) dibandingkan dengan
lafaz sebelumnya, karena dari segi shighat-nya sendiri ia tidak menunjukkan arti yang
dimaksud dan tidak ada pula garinah yang dapat membawa kepada maksudnya serta tidak
mungkin pula dapat dipahami kecuali dengan penjelasan dari Syari‘ sendiri; dalam hal ini
adalah Nabi.*® Sebab terjadinya mujmal terhadap lafaz nash adalah disebabkan oleh salah satu
dari tiga* hal, yaitu; Pertama, karena lafaz itu musytarak yang tidak disertai qarinah, Kedua;
karena lafaz itu secara bahasa adalah asing; seperti lafaz “e &8 Allah berfirman, berikut

ini:

...Sesungguhnya manusia diciptakan keluh kesah... (QS. Al-Ma‘arij/70:19)
Ayat ini sesungguhnya tidak dapat dipahami maksudnya, sehingga ada penjelasan langsung

dari Syari‘, yaitu Allah Swt., yaitu:
(YY-VarY ~/CJ\JLAS\) LG}.\A ‘)_\Aj‘ Aua \J;\J LG}‘); ‘)_JJ‘M)_A \.JJ

*> Amir Syarifuddin, op.cit, h. 16-17.

% Muhammad Abu Zahrah, op.cit, juz I, h. 131
*"'Wahbah Zuhaili, op.cit al-Islami, h. 230

8 Amir Syarifuddin, Ushul Figh 11, h. 20

% Wahbah Zuhaili, op.cit, h. 341

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 16



Apabila ditimpa oleh kesusahan ia berkeluh kesah; Dan bila ia mendapat nikmat ia kikir dan
lupa...(QS. Al-Ma‘arij/70:20-21)

Sebab yang ketiga, ialah ke-mujmal-an suatu lafaz nash itu ialah perubahan makna
lughawi ke makna ishtilahi, misalnya lafaz “3>all” dan lafaz “3\S 3" adalah lafaz-lafaz yang

semula makna lughawi yang tidak dapat dipahami artinya, dimana kemudian dipakai untuk
arti syar i dangan dijelaskan maksudnya oleh sunnah Nabi.
4) Mutasyabih
Yang dimaksud dengan mutasyabih *° adalah:
slaladl Jgdc a0 ¥ Jus wVWgolina —daygdllla alllga
Mutasyabih ialah lafaz yang samar (tersembunyi) maknanya dan tidak ada jalan untuk dapat

mengetahui maksudnya.

Ketidakjelasan atau kesamaran lafaz mutasyabih ini karena shighat-nya tidak
menunjukkan kepada makna yang dikehendaki dan tidak ada pula garinah yang dapat
dijadikan alat untuk mengetahuinya. Menurut ulama, ketidakjelasan lafaz mutasyabih ini
karena lafaz itu sendiri tidak memberikan arti yang dimaksudkan dan tidak ada pula garinah
yang menjelaskan maksudnya. Syari’ membiarkan saja kesamaran atau ketidakjelasan
tersebut tanpa penjelasan.”® Dilihat dari segi keberadaan mutasyabih ini, oleh ulama
dibedakan kepada dua macam,®® vyaitu; Pertama, mutasyabih dalam bentuk potongan-
potongan huruf hija’iyah yang terdapat di dalam al-Qur'an seperti “a) , sl ,ya—=24S" dan
sebagainya. Potongan-potongan huruf hija'iyah ini tidak punya arti apa-apa ditinjau dari segi
lafanya. Allah Swt. dan Nabi Muhammad Saw. sendiri tidak pernah menjelaskannya sehingga
setiap pembaca akan mengatakan hanya Allah yang Maha mengetahui atau hanya Allah yang
Maha mengetahui maksudnya. Kedua, ayat-ayat yang menurut zahirnya mempersamakan
Allah Maha pencipta dengan makhluknya, sehingga ayat tersebut tidak mungkin dipahami
menurut arti lughawi-nya, karena Allah itu Maha suci dari pengertian yang demikian,

contohnya firman Allah dalam ayat:
10)(£A:) « /idll) agal (358 dllay

% Muhammad Abu Zahrah, op.cit, h. 134.
L Amir Syarifuddin, op.cit, h. 21.
°2 Muhammad Abu Zahrah, op.cit, h. 124-125.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 17



Tangan Allah di atas tangan mereka...(QS. Al-Fath/48:

Ayat yang dikemukakan di atas terlihat bahwa lafaz “4)~—" yang arti lughawi-nya
adalah “tangan Allah” dan lafaz “ch ) 4= §” yang berarti “muka Tuhanmu”, yang keduanya

adalah digolongkan kepada mutasyabih. Memahami kedua lafaz di atas dalam arti lughawi-
nya adalah tidak mungkin dilakukan, karena menyamakan Allah dengan sifat-sifat yang
terdapat pada manusia. Oleh karena itu menurut ulama “meskipun tidak mungkin mengetahui
artinya, namun mereka berusaha sampai kepada maksudnya dengan cara menakwilkan atau

memalingkan arti ayat dari arti zahirnya kepada makna lain untuk menghindarkan diri dari

menyamakan Allah dengan makhluknya.>® Umpamanya ulama menakwilkan lafaz “<b_) 4= 52

yang berarti “muka Tuhanmu dengan “zat Tuhanmu” dan lafaz “dilay yang berarti “tangan

Allah” menjadi kekuasaan Allah. Dari uraian ini dapat dipahami bahwa mutasyabih
merupakan lafaz nash yang paling samar dan paling tidak terang artinya dalam kelompok
lafaz yang samar artinya. Sedangkan dalam kelompok yang terang artinya lafaz muhkam
berada pada tingkat yang paling atas dari segi kejelasannya. Dengan demikian, mutasyabih
dan yang berada dalam kelompoknya menghasilkan pemahaman zhanni dan sedangkan

muhkam dan yang berada dalam kelompoknya menghasilkan pemahaman gath ‘.

C. Urgensi Penalaran Bayaniy dalam Penemuan Hukum Islam

Sebagaimana diketahui bahwa, pesan-pesan yang terdapat dalam kedua sumber hukum
itu, yaitu al-Qur'an dan Sunnah, diungkap dengan berbagai bentuk dan segi ungkapan lafaz
nash tersebut diperlukan ijtihad sebagai upaya memberikan penjelasan terhadap lafaz nash.
Menurut Amir Syarifuddin ada tiga bentuk ijtihad, yang sebetulnya sudah dilakukan oleh para
sahabat setelah wafatnya Nabi. Pertama, ijtihad dalam bentuk memberikan penjelasan
terhadap nash yang telah ada baik al-Qur'an maupun Sunnah Nabi. Inilah yang kemudian
disebut dengan ijtihad bayani, yaitu suatu upaya memberikan penjelasan dan penafsiran
terhadap suatu lafaz nash dari berbagai seginya, yang selanjutnya akan bermuara pada
kesimpulan penetapan hukum. Kedua, ialah ijtihad menetapkan hukum yang baru bagi kasus

yang muncul melalui cara mencari pembandingan dengan ketentuan hukum yang telah ada

%% Amir Syarifuddin, op.cit, h. 23

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 18



penjelasannya di dalam nash untuk ditetapkan bagi kasus tersebut.>* Cara ini yang kemudian
dikembangkan menjadi teori giyasi.

Adapun ijtihad bentuk yang ketiga ialah ijtihad dalam menghadapi masalah baru yang
tidak ada nash, juga tidak dapat mencari perbandingannya dengan apa yang telah ditetapkan
dalam nash. Untuk bentuk ini sahabat menempuh ijtihad dengan ra’yu yaitu dengan
menggunakan jiwa syara‘ sebagai acuan dalam istinbath.”®

Secara historis, ijtihad pada dasarnya telah tumbuh sejak masa-masa awal Islam,
syaitu sejak zaman NAbi saw. dan kemudian berkembang pada masa-masa sahabat dan
tabi’in serta masa-masa generasi selanjutnya dan mengalami pasang surut dan karateristiknya
masing-masing. Dari beberapa hadits Nabi saw. menunjukkan kebolehan hukum terhadap ber-
ijtihad, di antaranya riwayat Amr bin Ash ra., ia mendengar Rasulullah saw. bersabda,
“apabila seorang hakim hendak menetapkan suatu hukum kemudian dia ber-ijtihad dan
ternyata ijtihad-nya benar maka baginya dua pahala, dan apabila dia hendak menetapkan
hukum kemudian dia berijtihad dan ijtihadnya salah maka baginya satu pahala”.

Dalam hadits lainnya adalah sewaktu Rasul saw. hendak mengutus Muaz bin Jabal ra.
Untuk menjadi gadhi di daerah Yaman, beliau sempat berdialog dengan Muadz “Bagaimana
kamu menyelesaikan perkara jika diajukan kepadamu suatu perkara?” Muadz menjawab
“akan aku putuskan menurutketentuan hukum yang ada dalam al-Quran” “kalau tidak kamu
dapatkan dalam kitab Allah?” Tanya Nabi selanjutnya‘“akan aku putuskan menurut hukum
yang ada dalam Sunnah Rasul”’jawab Muadz, “kalai tidak juga kamu jumpai dalam Sunnah
Rasul dan tidak pula dalam kitab Allah” Nabi mengakhiri pertanyaannya. Muadz menjawab
“aku akan ber-ijtihad dengan seksama” kemudian Rasul pun mengakhiri dialognya sambil
menepuk dada Muadz seraya beliau bersabda “Segala Puji hanya bagi Allah yang telah
memberikan petunjuk kepada utusan Rasul-Nya jalan yang diridhai Rasul Allah.

Memperhatikan bahwa masalah kehidupan bermasyarakat dewasa ini semakin
kompleks, maka pemecahannya pun memerlukan partisipasi dari banyak tenaga ahli, sehingga
amat sukar seorang ahli dapat menemukan pemecahan atas persoalan-persoalan masyarakat
tanpa bersama-sama dengan ahli lainnya. Karena itu, ijtihad dalam hukum Islam harus
dilakukan secara jama’iy (bersama-sama), tidak secara fardi (perseorangan). Ijtithad jama’iy

bila didukung dengan fasilitas-fasilitas kenegaraan tanpa mengurangi kebebasan para

> |bid, h. 241-242
% Amir Syarifuddin, op.cit, h. 241-242.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 19



mujtahid akan lebih berhasil. Dalam kajian hukum Islam, keberadaan sebuah paradigma
kajian terhadap penalaran nas-nas Alquran dan hadis tidak dapat dilepaskan dari sejarah sosial
hukum Islam dimana corak penalaran literalistik telah banyak mempengaruhi tumbuh
kembangnya hukum Islam pada fase awal hingga sekarang ini. Fikih klasik maupun ushul
fikih klasik telah menjadi pisau analisis saat itu dalam menalar maksud-maksud nas Alquran
maupun hadis nabi, sebagaimana ditemukan dalam kitab-kitab fikih mapun ushul fikih
periode awal bahkan penalaran-penalaran fikih dan ushul fikih Kklasik tersebut banyak
mewarnai pandangan-pandangan mazhab saat itu. Karena itu, dapat dipahami bahwa
penalaran-penalaran terhadap nas saat itu menjadi prodak fikih dan ushul fikih yang dapat
dibaca hingga saat ini.

Esensi penalaran dalam hukum Islam terhadap nas Alquran maupun hadis
mendapatkan posisi yang penting oleh karena tidak ada lagi ayat yang turun untuk
menjelaskan maksud yang terkandung dalam sebuah nas, tidak ada lagi hadis nabi yang
menjelaskan maksud ayat maupun maksud nabi mengeluarkan sebuah hadis. Karena itu,
pernalaran terhadap nas Alqguran maupun hadis mengalami perkembangan di kalangan
sahabat nabi sendiri terhadap banyaknya persoalan sosial yang membutuhkan kepastian
hukum saat itu, dan inilah yang menjadi cikal bakal perkembangan penalaran hukum dalam
Islam. Karena itu, istilah hukum Islam yang kita kenal saat ini didasari oleh sebuah paradigma
berpikir yang melibatkan nalar para mujtahid yang mengeluarkan kemampuannya untuk
untuk menarik sebuah hukum yang terkandung dalam sebuah nas yang kemudian kita kenal
saat ini dengan proses istinbat hukum.

Adapun karakteristik dari epistemologi bayani selalu epistemologi ini selalu berpijak
pada ashal (pokok) yang berupa nash (teks), baik secara langsung maupun tidak langsung.
Dalam ilmu ushul fikih yang dimaksud dengan nash adalah Alquran dan hadis, disamping itu
penalaran bayani selalu fpkus pada proses transmisi nash dari generasi ke generasi. Menurut
epistemologi ini, apabila proses transmisi teks itu benar, maka isi nas itu pasti benar, karena
nas itu masih murni dari Allah atau nabi. Tetapi jika teks tersebut proses transmisinya sudah
tidak bisa dipertanggung jawabkan, maka nas itupun tidak bisa dipertanggungjwabkan isinya.
Dengan kata lain epistemologi ini sesungguhnya senantiasa berpijak pada riwayah (naql).
Sebagai bukti dari ciri kedua ini adalah begitu banyaknya pembahasan yang dilakukan oleh
para ulama tentang riwayah yang ingin menjaga orisinalitas khabar Dalam tradisi berfikir

bayani juga memegang prinsip selalu berpegang pada kompetensi bahasa Arab.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 20



Dengan karekater tersebut dapat dipahami bahwa penalaran bayani sangat dibutuhkan
dalam rangka memahami kemabali teks nash al-quran dan hadis melalui kemampuan

memahami kaedah kebahasaan melalui ijtihad bayani.

KESIMPULAN

Berdasarkan uraian terhadap masalah yang dikaji dalam penelitian ini, maka dapat
disimpulkan bahwa penalaran bayani dalam hukum Islam adalah untuk menjelaskan makna-makna
yang terkandung dalam nas Alquran dan hadis sebagai salah satu tujuan dari diturunkannya syariat
kepada umat manusia. Bentuk penalarana bayani dalam hukum Islam merupakan komptensi dasar

yang harus di,iliki para mujtahid dalam berijtihad di semua kondisi dan zaman.

REFERENSI

Abd al- Karim Zaidan, al-Wajiz Fi Ushul I-Figh, (Beirut, Muassah al-risalah, 1994).

Amir Syarifuddin, Ushul Figh Il, (Jakarta : Kencana, 2008)

Hanifah Kusumastuti, Imron Rosyida, etc, Concepts of Ijtihad Bayani, Ta’lili, and Istislahi on

Muhammadiyah and Qauli Approach to NU, Jurnal Atlantis press, vol.676, 2022

Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Figh, (Kairo: Dar al-Fikr al-'Araby, 1958)

Muhammad al-Khudari Beik, Ushul al-Figh (Beirut: Dar al-Fikr, 1988)

Muhammad al-Syaukani, Irsyad al- Fuhul, (Beirut, Lebanon : Dar Al-Kitab Al-Alamiyah,
1995)

Muhammad Wahdini, Semantic Approach (Bayani) In Islamic Studies, Vol. 18, No.2,
(Palankaraya: 2021).

Mukhtar Yahya dan Fatchurrahman, Dasar-Dasar Pembinaan Hukum Figh Islami, (Jakarta:
Al-Ma‘arif, 1993)

Salam Madkur, Al-ljtihad fi al-Tasyri‘ al-Islami (Kairo: Dar al-Nahdhah al-Arabiyah, 1984),

Wahbah Zuhaili, Ushul al-Figh al-Islami jil. I, (Damaskus, Daarul Fikri, 2006)

Zaki al-Din Sya‘ban, Ushul al- Figh al-Islami, (Mesir: Dar al-Ta'lif,. 1996)

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 21



