Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning, Jalan Yos Sudarso KM 8 Rumbai Pekanbaru, Riau,

Kode Pos 28266. Telp: (+62761)-51877

E-mail: jurnal.respublica@ac.id

Website: https://journal.unilak.ac.id/index.php/Respublica

Politik Hukum Dan Transformasi Wahyu Ke Legislasi Di Indonesia

Andrizal®, Marjohan®, Bambang Hermanto®

# Fakultas Hukum, Universitas Lancang Kuning, Indonesia, Email: andrizal@unilak.ac.id
b Pascasrjana, UIN Sultan Syarif Kasim, Indonesia, Email: marjohan842@gmail.com
¢ Fakultas Syariah dan Hukum, UIN Sultan Syarif Kasim, Indonesia, Email: elbarmag@gmail.com

Article Info

Article History:

Received :11-05-2024
Revised : 14-05-2024
Accepted : 29-05-2024
Published : 29-05-2024

Keywords:
Legislation
Transformation
Islamic Law

Informasi Artikel

Histori Artikel:

Diterima : 11-05-2024
Direvisi  : 14-05-2024
Disetujui  : 29-05-2024
Diterbitkan : 29-05-2024

Kata Kunci:
Legislasi

Transformasi
Hukum Islam

Abstract

As a heterogeneous nation, the existence of Islamic law actually poses a
threat to the integration of the unitary state of Indonesia. This has
become an interesting phenomenon and has not failed to find common
ground even in other Muslim countries. For this reason, this paper
describes the process of transforming revelation into legal legislation
and the role of legal politics in transforming revelation into legal
legislation in Indonesia. The research method used is normative
research. The transformation of revelation into legal legislation occurred
after the death of the Prophet Muhammad, where his role and duties
were transferred to the mujtahids. Islam as a legal system contains
universal principles that can develop with the positive legal system
adopted in Indonesia.

Abstrak

Sebagai bangsa yang heterogen keberadaaan hukum Islam justru
menjadi ancaman bagi integrasi negara kesatuan Indonesia. Hal ini yang
menjadi sebuah fenomena menarik dan tak urung menemui sebuah titik
temu bahkan di negara muslim lainnya. Untuk itu dalam makalah ini
adakn diuraikan bagaimana proses transformasi wahyu menjadi
legisliasi hukum dan peranan politik hukum dalam transformasi wahyu
menjadi legislasi hukum di Indonesia. Metode penelitian yang
digunakan adalah penelitian jenis normatif. Transformasi wahyu
menjadi legislasi hukum terjadi setelah wafatnya Rasulullah dimana
peran dan tugas beliau beralih kepada para mujtahid. Islam sebagai
sebuah sistem hukum memuat asas-asas yang universal dapat
berkembang dengan sistem hukum positif yang dianut di Indonesia.

PENDAHULUAN

Hukum Islam dirumuskan sebagai sekumpulan aturan syariat yang mengatur perilaku

kehidupan manusia dengan segala aspeknya baik yang bersifat pribadi maupun kelompok.

Karena sifatnya yang serba mencakup inilah menempatkan agama Islam dalam tatanan

kehidupan umat manusia yang belum pernah dicapai oleh agama atau kepercayaan lain

sebelum Islam. Dengan demikian akan sangat sulit memahami Islam tanpa memahami hukum

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 35


https://journal.unilak.ac.id/index.php/Respublica

Islam dengan sepenuhnya.* Dalam keseharian dan praktek bernegara di Indonesia ajaran islam
tentu akan selalu dilaksanakan oleh bagi mereka yang beragama islam, hal ini dapat dilihat
dalam beberapa praktek bernegara seperti adanya keistimewaan bagi daerah Aceh Nanggroe
Darussalam dalam membentuk Qanun (peraturan) yang khusus untuk melaksanakan hukum
islam, begitu juga kita mengetahui adanya kompilasi hukum islam di Indonesia yang
mengatur tentang hukum perkawinan (bab 1), hukum kewarisan (bab 2), dan hukum

perwakafan (bab 3)>

Hukum Islam adalah hukum yang bersumber dari dan menjadi bagian dari agama Islam.
Konsepsi Hukum Islam yaitu dasar dan kerangka hukumnya ditetapkan oleh Allah, tidak
hanya mengatur hubungan manusia dengan manusia lain dan benda dalam masyarakat, tetapi
juga hubungan-hubungan lainnya karena manusia yang hidup di dalam masyarakat itu
mempunyai berbagai hubungan satu sama lainnya.®> Dasar penetapan inilah yang dalam ilmu
Ushul Figh disebut dengan wahyu.

Pertumbuhan dan dinamika masyarakat muslim dalam berbagai era setelah wafatnya
Rasulullah SAW membawa konsekwensi pada hilangnya ketergantungan kaum muslimin
terhadap otoritas Nabi Muhammad sebagai pembuat hukum syara’. Artinya kaum muslimin
tidak lagi mengandalkan wahyu sebagai dasar penetapan hukum Islam dan dalam penemuan
hukum harus melibatkan dimensi lain di antaranya politik. Secara umum, sumber-sumber
materi pokok hukum Islam adalah Alquran dan Sunnah Nabi Muhammad Saw. Otoritas
keduanya tidak berubah dalam setiap waktu dan keadaan. Ijtihad dengan ra’yu (akal)
sesungguhnya adalah alat atau jalan untuk menyusun legislasi mengenai masalah-masalah
baru yang tidak ditemukan bimbingan langsung dari Alquran dan Sunnah untuk
menyelesaikannya.® Oleh karena itu, jelaslah bahwa ijtihad dengan berbagai metodenya
dipandang sebagai sumber hukum yang berkewenangan dengan kedudukan di bawah Alquran
dan Sunnah. Keotentikan sumber-sumber pembantu yang merupakan penjabaran dari ijtihad
hanyalah ditentukan dengan derajat kecocokannya dengan dua sumber utama hukum yang
mula-mula dan tidak ditentang otoritasnya. Jika dirinci lebih khusus, yakni dalam arti syariah
dan fikih sebagai dua konsep yang berbeda, maka sumber hukum bagi masing-masing

! Taufik Adnan Amal, Islam dan tantangan Moderennitas (Bandung: Mizan, 1994), 33.

2 Sukamariko Andrikasi, Perlindungan Perempuan Korban kekerasan dalam rumah tangga menurut sistem
hukum indonesia dan sistem hukum di indonesia, Jurnal Respublica Vol 20 no 1 November 2020

¥ Mohammad Daud Ali, Hukum Islam : Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia,
(Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1999), 38.

* Abdul Wahab Khalaf, ILM USUL AL-FIQH, 1978, 23.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 36



berbeda. Syariah, secara khusus, bersumber kepada Alquran dan Sunnah semata, sedang fikih
bersumber kepada pemahaman (ijtihad) manusia (mujtahid) dengan tetap mendasarkan pada
dalil-dalil terperinci dari Alquran dan Sunnah.

Dalam hal transformasi wahyu mennjadi legislasi hukum, keberadaan wahyu yang
mengalami proses ijtihad ini semakin dipengaruhi oleh ijtihad semakin lekat dengan politik
hukum yang dinamis dan berbeda dalam ruang dan waktu. Hal ini dapat dilihat dalam
perkembangan legislasi hukum Islam di negara muslim terbesar di dunia yaitu Indonesia.
Sebagai negara hukum, Indonesia tidak menganut paham teokrasi yang mendasarkan pada
ideologi agama tertentu dan tidak juga beraliran negara sekuler yang tidak mempedulikan
agama. Relasi agama dan negara di Indonesia amat sinergis dan tidak pada posisi dikotomi
yang memisahkan antara keduanya. Legitimasi keberadaan agama di wilayah hukum Negara
Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) serta untuk menjalankan ibadah sesuai dengan agama
dan kepercayaannya masing-masing dilindungi secara konstitusional.’

Pada masa kemerdekaan Indonesia, antara hukum Islam, hukum Barat dan hukum adat
sama-sama menjadi bahan bagi pembangunan hukum nasional yang menghendaki adanya
unifikasi. Hukum Islam dan hukum Adat untuk bisa berlaku dalam sebuah negara terlebih
dahulu harus melalui positivisasi, yakni memasukkan prinsip-prinsip hukum (Islam maupun
adat) ke dalam peraturan perundang-undangan. Positivisasi menurut A. Qodri Azizy jika
ditinjau dari aspek akademik tetap melalui proses keilmuan dalam disiplin ilmu hukum
(jurisprudence), dan tetap dalam koridor demokratisasi jika ditinjau dari segi sistem politik
yang demokratis. Tentu ada strategi dan pendekatan yang lain yang biasanya dilaksanakan
oleh pemerintah di negara yang mengklaim sebagai negara yang menjalankan syari’at Islam
yaitu dengan menggunakan logika dan dasar bahwa setiap orang Islam harus menjalankan
syariat Islam.®

Kedudukan hukum Islam dalam legislasi hukum di Indonesia dapat di lihat dalam
positioning hukum Islam sebagai sumber bahan baku penyusunan hukum nasional. Ini berarti
bahwa sesuai dengan kedudukannya sebagai salah satu sumber bahan baku dalam
pembentukan hukum nasional, hukum Islam sesuai dengan kemauan dan kemampuan yang

ada padanya dapat berperan aktif dalam proses pembinaan hukum nasional. Kemauan dan

> Abdu Rahmat Rosyadi dan Rais Ahmad, Formalisasi Syariat Islam Dalam Perspektif Tata Hukum
Indonesia (Bogor: Ghalia Indonesia, 2016).

® A. Qodri Azizy, Eklektisisme Hukum Nasional : (Kompetisi Antara Hukum Islam dan Hukum Umum)
(Yogyakarta: Gama Media Offset, 2004), 173.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 37



kemampuan hukum Islam itu harus ditunjukkan oleh orang Islam, baik pribadi maupun
kelompok yang mempunyai komitmen terhadap Islam dan ingin hukum Islam berlaku bagi
ummat Islam dalam Negara Republik Indonesia ini.”

Sebagai bangsa dengan umat muslim terbesar di dunia proses positifisasi hukum Islam
dalam hukum negara tidak berarti menjadi sebuah kesepakatan bahkan di kalangan umat
Islam Indonesia itu sendiri. Upaya menjadikan hukum Islam sebagai hukum positif selain
menemui benturan dengan kepentingan masyarakat Indonesia yang heterogen juga bahkan
menjadi kontroversi di kalangan umat Islam. Berbagai pemikiran berkembang dalam sejarah
tentang kedudukan hukum Islam di tengah kehidupan bernegara. Sebagai bangsa yang
heterogen keberadaaan hukum Islam justru menjadi ancaman bagi integrasi negara kesatuan
Indonesia. Hal ini yang menjadi sebuah fenomena menarik dan tak urung menemui sebuah
titik temu bahkan di negara muslim lainnya. Untuk itu dalam makalah ini adakn diuraikan
bagaimana proses transformasi wahyu menjadi legisliasi hukum dan peranan politik hukum
dalam transformasi wahyu menjadi legislasi hukum di Indonesia

Berdasarkan permasalahan yang diatas maka penulis merumuskan permasalahan
Bagaimana Politik Hukum Dan Transformasi Wahyu Ke Legislasi Di Indonesia dengan
metode penelitian menggunakan pendekatan empiris, yaitu menyelidiki suatu topik dengan
mempertimbangkan standar hukum yang relevan sehubungan dengan fakta-fakta yang telah
diketahui mengenai permasalahan. Adapun artikel pembanding dengan artikel yang kami
adalah dengan penulis bernama Anita dengan judul Politik Hukum Dalam Penegakkan
Hukum Di Indonesia yang telah pusblish pada jurnal Dharmasisya Jurnal limu Hukum
Universitas Indonesia volume 2 no 1 Maret 2022 dengan perbedaannya terletak pada keadilan
dalam memainkan peran pada masyarakat sedangkan penulis berfokus pada legalisasi hukum

dan peranan politik.

ANALISIS DAN PEMBAHASAN 1
Transformasi Wahyu menuju Legislasi Hukum Islam di Indonesia

Wahyu adalah penyampaian firman Allah kepada orang pilihanNya, agar diteruskan
kepada umat manusia untuk dijadikan pegangan hidup.® Wahyu itu sama juga diilhamkan

kepada Rasul, dengan mengilham kan lafasnya, arti dan lafaz-lafaz itu dibuat dilangit, jadi

" Ibid., 245-46.
® Harun Nasution, Akal dan Wahyu dalam Islam, 1 ed. (Jakarta: Universitas Indonesia, 1986), 109.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 38



Rasul itu berbicara dengan lisan langit.® Wahyu Allah adalah yang dibisikkan kedalam
sukma, diilhamkan dan di isyaratkan cepat yang lebih mirip kepada dirahasiakan dari pada
dilahirkan. Dalam Al- qur’an terdapat wahyu yang lafaz-lafaz nya diambil dari padanya, lebih
kurang tujuh puluh kali dan dipakai dalam beberapa arti. Wahyu Allah kepada nabi-nabiNya
ialah pengetahuan-pengetahuan yang Allah tuangkan kedalam jiwa Nabi yang Allah
kehendaki agar mereka sampaikan kepada manusia untuk menunjuki mereka kedalam dunia
serta membahagiakan mereka didalam akhirat. Sesudah Nabi menerima wahyu itu dia
mempunyai kepercayaan yang penuh, bahwa yang diterima itu adalah dari Allah SWT.*°

Dalam kata Wahyu terkandung arti penyampaian sabda Tuhan kepada orang pilihannya
agar diteruskan kepada umat manusia untuk dijadikan pegangan hidup. Sabda Tuhan itu
mengandung ajaran, petunjuk dan pedoman yang diperlukan umat manusia dalam perjalanan
hidupnya baik didunia maupun diakhirat nanti. Dalam Islam wahyu/ sabda Tuhan yang
disampaikan kepada Nabi Muhammad SAW. terkumpul semuanya dalam Al-Qur’an.™
Prinsip inilah yang kemudian menjadi teori bahwa pembuat hukum itu adalah Allah Swt.*
sendiri , yang disebut dengan al-Hakim (~ Ss- 1) atau al-Syéri (g - - 1'). Para ulama sepakat
bahwa sumber hukum syara* itu adalah Allah Swt."® Tidak ada hukum kecuali apa yang telah
ditetapkan Allah dan tidak ada syari‘at kecuali apa yang telah disyari‘atkan Allah. Hal ini
didasarkan pada firman-Nya:

o) &) 4
“Sesungguhnya tidak ada hukum kecuali bagi Allah. (QS. Al-An‘am/6:57)”

Dari ayat ini dapat dipahami bahwa otoritas atau kewenangan pembuat hukum itu
adalah Allah semata. Amir Syarifuddin menyebutkan bahwa tentang kedudukan Allah Swit.
sebagai satu-satunya pembuat hukum dalam pandangan Islam tidak ada perbedaan pendapat
di kalangan umat Islam. Tegasnya, berdasarkan kesepakatan ulama bahwa semua ketentuan
hukum bersumber dari Allah.*

Dengan demikian, pada hakikatnya sumber hukum itu adalah Allah Swt., baik hukum
itu diturunkan-Nya kepada Nabi Muhammad Saw. melalui wahyu, maupun melalui ijtihad

% Ibrahim Al-Abyayi, Sejarah Al-Qur’an (Jakarta: PT. Rineka Cipta, 1992), 132.

10 Hashi Ash-Shiddeqy, Sejarah Dan Pengantar llmu Al- gur’an (Jakarta: Bulan Bintang, 1980), 85.
1 Nasution, Akal dan Wahyu dalam Islam, 15.

12 Abd al-Karim Zaydan, al-Wajiz fi usul al-figh (Matbaat Salman al-Azam, 1974), 62.

13 Abdul Wahab Khalaf, ILM USUL AL-FIQH, 96.

4 Amir Syarifudin, Ushul Figih Jilid | (Jakarta: Kencana Prenada Media Grup, 2011), 34748.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 39



para mujtahid dengan menggunakan berbagai teori istinbath.*> Nabi Muhammad dipilih Allah
Swt. sebagai Rasulnya yang bertugas untuk mengenalkan hukum-hukum Allah kepada
manusia melalui wahyu yang diturunkan kepadanya. Sekiranya tidak ada Rasul yang
membawa wahyu maka manusia tidak akan mengetahuinya. Manusia dapat dianggap patuh
atau ingkar kepada Allah, mendapat pahala atau berdosa bila telah datang Rasul yang
membawa wahyu Allah dan belum ada hal-hal demikian sebelum datang Rasul. Menurut
Amir Syarifuddin pandangan ini dianut oleh mayoritas Ahlus Sunnah.*®

Setelah beliau wafat, peran dan tugas beliau beralih kepada para mujtahid. Peran dan
tugas yang diemban oleh para mujtahid bukanlah pekerjaan yang mudah dan ringan, tetapi
membutuhkan kesungguhan dan kemampuan yang tinggi dalam memahami dan sekaligus
menetapkan hukum-hukum syara‘ manakala berhadapan dengan berbagai persoalan yang
tidak dijelaskan oleh nash al-Qur‘an dan Sunnah. Perkembangan syari’at Islam setelah Nabi
Muhammad Saw pada hakikatnya merupakan perluasan dan penjabaran terhadap prinsip-
prinsip yang telah ditetapkan Allah dalam al- Qur’an, berupa kaidah-kaidah hukum, kemudian
diterapkan kepada peristiwa-peristiva baru yang muncul dihadapan umat Islam.'’
Pemahaman dalalah al-Qur'an dan hadis seringkali dikatakan sebagai ijtihad terhadap
persoalan yang telah ada nashnya. Sementara pada bagian ijtihad yang belum ada nashnya,
dalam istilah Abdul Wahhab al-Khallaf disebut dengan ma la nassha fihi.®® Para ulama
menggunakan qiyas, istihsan, istislah, sadd al-zari’ah, ‘urf, istishab atau syar’ man qablana
sebagai dalil menetapkan hukum. Dalam kaitan ini Abdul Wahhab al-Khallaf
mengelompokkan dalil-dalil hukum Islam kepada dua kelompok besar, yaitu dalil-dalil
hukum yang telah disepakati dan dalil-dalil hukum yang masih diperselisihkan.™

Para sahabat Nabi yang menyaksikan dan berinteraksi langsung dengan turunnya Al-
Qur’an dan mengetahui sunnah Nabi Saw, juga adalah para ahli bahasa dan memiliki
kecerdasan berpikir serta kebersihan fitrah yang luar biasa. Sehingga sepeninggal Nabi Saw.
mereka pun tidak memerlukan perangkat teori (kaidah) untuk berijtihad, meskipun kaidah-
kaidah yang tidak tertulis telah ada dalam dada-dada mereka yang dapat digunakan. Setelah

meluasnya futuhat Islamiyah, umat Islam Arab banyak berinteraksi dengan bangsa-bangsa

!> Harun Nasroen, Ushul Figh 1 (Jakarta: Logos Wacana llmu, 2001), 285-86.

16 syarifudin, Ushul Figih Jilid 1, 347—48.

7 Abdul Wahab Khallaf, Sejarah Pembentukan dan Perkembangan Hukum Islam (Jakarta: Rajawali
Press, 2003), 1-23.

% bid., 3.

¥ bid., 21.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 40



lain yang berbeda bahasa dan latar belakang peradaban. Hal ini menimbulkan melemahnya
kemampuan berbahasa Arab di kalangan sebagian umat Islam, terutama di Irak. Namun di sisi
lain, kebutuhan akan ijtihad sangat mendesak, karena banyaknya masalah-masalah baru yang
belum pernah terjadi dan memerlukan kejelasan hukum Islam.?

Untuk itu berbagai mazhab figh lahir pada masa keemasan peradaban Islam, yaitu dari
abad ke-2 H hingga pertengahan abad ke-4 H dalam rentang waktu 250 tahun di bawah
Khilafah Abbasiyah yang berkuasa sejak tahun 132 H.?! Pada masa ini, tercatat telah lahir
paling tidak 13 mazhab fikih (di kalangan Sunni) dengan para imamnya masing-masing,
yaitu: Imam Hasan al-Bashri (w. 110 H), Abu Hanifah (80 - 150 H), al-Auza’i (w. 157 H),
Sufyan ats-Tsauri (w. 160 H), al-Laits bin Sa’ad (w. 175 H), Malik bin Anas (93-179 H),
Sufyan bin Uyainah (w. 198 H), asy-Syafi’i (150-204 H), Ahmad bin Hanbal (164-241 H),
Dawud azh-Zhahiri (w. 270 H), Ishaq bin Rahawaih (w. 238 H), Abu Tsaur (w. 240 H), dan
Ibn Jarir ath-Thabari (w. 310 H).%

Di masa ini diyakini sebagai awal munculnya kodifikasi terhadap ilmu Ushul figh
dengan lahirnya ar-Risalah sebagai kitab ushul figh dalam kategorisasi ulama pasca Imam
Syafi'i. Meskipun demikian Syafi'i sendiri tidak menyebut kitabnya sebagal kitab ushul figh
karena tidak ditemukan definisi ushul figh dalam kitab ini. Oleh sebab itu, jika kemudian lahir
ilmu ushul figh dan ar-Risalah dianggap sebagai kitab ushul figh tentu karena materi-materi
yang dimuat dalam ar-Risalah adalah materi-materi yang pada abad ketiga dikenal sebagai
materi ushul figh.

Setelah kejatuhan Dinasti Abbasiah, umat Islam berada dibawah beberapa kerajaan
yang terpecah belah. Masing-masing mempunyai kaedah pemerintahan yang tersendiri dan
masing-masing mempunyai ‘mazhab’ resmi yang dijadikan sumber rujukan pelaksanaan
syari‘at-syari‘at Islam. Pada ketika ini juga, umat Islam mulai mengalami kemunduran
termasuk dalam bidang pengembangan pemikiran hukum. Para ulama juga tidak terlepas
daripada belenggu fanatisme mazhab. Mereka tidak mempunyai banyak pilihan kecuali hanya
mengajar dan berfatwa berdasarkan mazhab negaranya. Selain itu usaha mereka juga hanya

tertumpu kepada pembukuan, peringkasan, penambahan dan penyelarasan ajaran mazhab.

20 Taha Jabir al-Alwani, Usul al-Figh al-Islami: Source Methodology in Islamic Jurisprudence (Kuwait:
Muassah Ali Shubi, 1988), 18-19.

2! Huzaemah Tahido Yanggo, Pengantar Perbandingan Mazhab (Jakarta: Logos, 2003), 71-72.

22 Muhammad Ali Sayis, Tarikh al-figh al-Islami: Kalimat fi tarikh al-tashri al-Islami, al-Tabah 1 edition
(Mesir: Dar al-Fikr, 1999), 146.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 41



Hanya segelintir kecil ulama yang berani melawan arus kebudayaan mazhab ini akan tetapi
mereka menghadapi penentangan dari para pemerintah dan umat Islam sendiri.?®

Di era modern, problem utama yang dihadapi hukum Islam adalah kesulitan merespon
tuntutan realitas zaman modern. Ketika berhadapan dengan problem modernitas, hukum Islam
harus mampu menghadapi dilema. Di satu sisi, sebagai perwujudan hukum Allah, hukum
Islam harus tahan terhadap gempuran modernitas, sementara di sisi yang lain, ia harus mampu
bersikap akomodatif terhadap tuntutan perkembangan. Jika dua hal tersebut tidak dijalankan
secara tepat, hukum Islam akan jatuh pada dua kondisi. Pertama; menjadi hukum yang kuno,
kaku dan ditinggalkan masyarakat. Ini terjadi bila hukum Islam terlalu memegang sifat
kekokohannya dan anti perubahan. Kedua; kehilangan jati dirinya sebagai hukum Allah. Ini
terjadi bila hukum Islam terlalu bersemangat menerima perubahan.?

Semestinya menempatkan hukum Islam dalam posisi yang bertentangan dengan
tuntutan modernitas sebagaimana yang diperlihatkan para ulama di abad ini tidak semestinya
terjadi. Ibnu Qayyim sebagaimana dikutip oleh Dr. Yusuf Qardhawi menegaskan bahwa
hukum syariat itu ada dua macam yaitu pertama; hukum yang sama sekali tidak berubah dari
ketentuannya sejak semula, tidak terpengaruh oleh perkembangan ruang dan waktu atau
ijtihad para fugoha, kedua; hukum yang menerima perubahan sesuai dengan tuntutan
kemaslahatan yang ada, selaras dengan perkembangan waktu, ruang, dan kondisi.*® Dengan
demikian yang paling penting adalah memahami kembali hukum Islam dalam konteks
universalitas bukan dalam konteks ruang dan waktu yang berbeda.

Konteks inilah yang kemudian bertemu dengan paradigma yang berkembang dalam
legislasi hukum di era modern. Di era ini muncul paradigma yang disebut sebagai hukum
positif yang mengajarkan bahwa hukum positiflah yang mengatur dan berlaku dibangun di
atas norma yuridis yang telah ditetapkan oleh otoritas. Positivisme adalah aliran yang mulai
menemui bentuknya dengan jelas melalui karya Agust Comte (1798-1857) dengan judul
Course de Philoshopie Positive. Positivisme hanya mengikui fakta-fakta positif dan
fenomena-fenomena yang bisa diobservasi dengan hubungan obyektif fakta-fakta ini dan
hukum-hukum yang menentukannya, meninggalkan semua penyelidika menjadi sebab-sebab

atau asal-usul tertinggi. Agus Comte membagi evolusi menjadi tiga tahap, pertama, tahap

2% Hasbi Ash-Shiddeqy, Sedjarah pertumbuhan dan perkembangan hukum Islam (Jakarta: Bulan Bintang,
1971), 152-58.

24 A. Khudori Soleh, Pemikiran Islam Kontemporer (Yogyakarta: Penerbit Jendela, 2003), 7-8.

2 yusuf Qardhawi, Keluwesan Dan Keluasan Syariat Islam Dalam Menghadapi Perubahan Zaman
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 1996), 78-79.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 42



teologis dimana semua fenomena dijelaskan dengan menunjukkan kepada sebab-sebab
supernatural dan intervensi yang bersifat ilahi; kedua tahap metafisika. Pada tahap ini,
pemikiran diarahkan menuju prinsi-prinsip dan ide-ide tertinggi yang dipahami sebagai ada di
bawah permukaan sesuati, dan ketiga, tahap positif yang menolak semua konstruksi hipotesis
dalam filsafat dan membatasi diri pada observasi empirik dan hubungan fakta-fakta di bawah
bimbingan metode-metode yang dipergunakan dalam ilmu-ilmu alam.?

Dalam negara modern, hukum positif dibuat oleh penguasa yang berdaulat. Penguasa
digambarkan sebagai manusia superior yang bersifat menentukan. Penguasa ini mungkin
seorang individu, sebuah lembaga, atau sekelompok individu. Menurut John Austin,
karakteristik hukum positif terletak pada karakteristik imperatifnya. Artinya, hukum dipahami
sebagai suatu perintah dari penguasa. Pemikiran semacam itu kemudian dikembangkan
Rudolf van Hearinga dan George Jellinek yang menekankan pandangan pada orientasi untuk
mengubah teori-teori negara berdaulat sebagai gudang dan sumber kekuasaan hukum.?’ John
Austin, pada mulanya, membedakan hukum dalam dua jenis, yaitu hukum dari Tuhan untuk
manusia dan hukum yang dibuat oleh manusia dapat dibedakan dengan hukum yang
sebenarnya dan hukum yang tidak sebenarnya. Hukum yang sebenarnya inilah yang disebut
sebagai hukum positif yang meliputi hukum yang dibuat oleh penguasa dan hukum yang
disusun oleh manusia secara individual untuk melaksanakan hak-hak yang diberikan
kepadanya. Hukum yang tidak sebenarnya adalah hukum yang tidak dibuat oleh penguasa
sehingga tidak memenuhi persyaratan sebagai hukum. Hukum yang sebenarnya memiliki
empat unsur yaitu perintah (Command), sangsi (sanction), kewajiban (duty), dan kedaulatan
(soveignty).?®

Paham positivisme mempengaruhi kehidupan bernegara untuk mengupapayakan
positivisasi norma-norma keadilan agar segera menjadi norma perundang-undangan untuk
mempercepat terwujudnya negara bangsa yang diidealkan. Paham ini mempunyai struktur
yang terintegrasi kukuh secara sentral dan berotoritas sentral yang tidak bisa dijabarkan,
positivisasi hukum selalu memperoleh prioritas utama dalam setiap upaya pembangunan
hukum di negara-negara yang tumbuh modern dan menghendaki kesatuan dan atau

menyatukan. Positivisasi hukum selalu berhakikat sebagai proses nasionalisasi dan etaisasi

26 H
Ibid., 29.
27 Qardhawi, Keluwesan Dan Keluasan Syariat Islam Dalam Menghadapi Perubahan Zaman.
%8 Darji Darmodiharjo dan Shidarta, Pokok-Pokok Filsafat Hukum: Spa dan Bagaimana Filsafat Hukum
Indonesia (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1995), 98.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 43



hukum menuju kemampuan negara dan pemerintah untuk monopoli kontrol sosial yang
formal lewat pendayagunaan hukum positif. Oleh karena itu perkembangan hukum Islam
tidak lagi dapat dipandang sebagai kumpulan wahyu yang memiliki otoritas dari Allah SWT
tetapi telah menjelma ke dalam hukum penguasa.

ANALISIS DAN PEMBAHASAN 2
Peranan Politik hukum dalam Proses Legislasi Hukum Islam di Indonesia

Dalam kaitannya dengan sistem politik, Munawir Sjadzali menyebutkan bahwa sistem
politik adalah “suatu konsepsi yang berisikan antara lain ketentuan-ketentuan tentang siapa
sumber kekuasaan negara, siapa pelaksana kekuasaan tersebut, apa dasar dan bagaimana cara
untuk menentukan, kepada siapa kewenangan melaksanakan kekuasaan itu diberikan, kepada
siapa pelaksana kekuasaan itu bertanggung jawab dan bagaimana bentuk tanggung jawab”.29
Dalam mazhab politik apapun dinamika politik senantiasa mempunyai hubungan langung
yang tidak terpisahkan pada catatan sejarah (pengalaman politik).* Berdasarkan pengalaman
politik tersebut berbagai proses sosial selanjutnya senantiasa bergantung, baik dalam tataran
praktis maupun mainstream pemikiran politik. Hal ini diilhami dari paradigma kekuasaan
yang sering identik dengan politik. Kekuasaan sendiri menurut Plato adalah kemampuan
untuk meyakinkan (persuatif) orang lain untuk melakukan apa yang diyakini sesuai denga
kehendak orang yang melakukan persuasi tersebut.*!

Hal senada juga dikatakan oleh Welter Nord bahwa politik adalah kemampuan untuk
mempergunakan kekuasaan, atau Rogers yang merumuskan bahwa kekuasaan adalah potensi
dari suatu pengaruh.*> Bahwa untuk menerapkan hukum Islam tentunya masyarakat
harus lebih dulu mengetahui apa itu hukum Islam, karena selama ini masyarakat
awam banyak belum mengetahui apa itu hukum Islam dengan sebenarnya, karena yang
masyarakat awam ketahui hukum Islam itu adalah hanyalah mengatur tentang kegiatan
ibadah umat Islam dan hukum keperdataan Islam seperti perkawinan, perceraian, waris
dan wakaf. Sedang kita ketahui bahwa hukum Islam mengatur semua asfek kehidupan

manusia di alam semesta ini, seperti hukum Pidana Islam (Jinayat), Hukum Perniagaan,

2% Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara : Ajaran, Sejarah dan Pemikiran (Jakarta: Ul Press, 1993).

% Fuad Mohd. Fachruddin, Pemikiran Politik Islam (Jakarta: Pedoman IImu Jaya, 1988), 11.

1 J.H. Rapar, FilsafatPolitik: Plato Aristoteles Augustinus Machiavelli (Jakarta: PT. Raja Grafindo
Persada, 2001), 84.

%2 Rapar, FilsafatPolitik: Plato Aristoteles Augustinus Machiavelli.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 44



Hukum Politik dan lain-lain.** Dengan demikian maka kepentingan untuk mempengaruhi
dan menjalankan sebuah keyakinan akan kepentingan tersebut menjadi subur dalam persoalan
politik. Ketika dikaitkan dengan kata hukum maka politik hukum kebijakan tentang arah
perkembangan hukum. Jadi, politik hukum berkenaan dengan hukum yang dicita-citakan,
hukum yang akan dibentuk atau ius constituendum.3*

Politik hukum (rechtpolitiek) merupakan proses pembentukan ius contitutum (hukum
positif) dari ius contituendum (hukum yang akan dan harus ditetapkan) untuk memenuhi
kebutuhan perubahan dalam kehidupan masyarakat. Bisa juga dikatakan bahwa politik hukum
sebagai kebijakan publik atau dalam istilah lain kebijakan sosial (social policy) yang
menyatu dan tidak terpisahkan dari perlindungan masyarakat (social welfare) dan social
defence policy.®

Keterlinatan politik hukum dalam legislasi hukum Islam di dunia menurut beberapa ahli
sudah wujud dengan lahirnya piagam Madinan merupakan bentuk politik hukum yang
dilakukan Rasulullah dalam upaya memberikan perlindungan dan kenyamanan dalam
berbangsa dan bernegara. Dalam Kkonstitusi ini (piagam Madinah) dijelaskan peraturan
bersama antara orang Quraisy yang berhijrah (migrant) dengan suku- suku yang tinggal di
Madinah untuk saling melindungi dan hidup bersama dalam suasana kerjasama saling tolong-
menolong. Sebelumnya, di masa Jahiliyyah, dalam memutuskan perkara hukum, mereka
menyerahkannya kepada kepala-kepala suku mereka dengan berpegang pada tradisi yang
mereka warisi dari nenek moyang mereka. Tradisi ini bersumber dari kepercayaan atau
pengalaman bangsa-bangsa yang berdiam di sekitar Jazirah Arab, seperti Romawi dan Persia.
Di Madinah, Rasulullah membentuk komunitas Muslim yang terdiri dari golongan Muhajirin
dan Anshar, sebagai komunitas suatu Negara yang majemuk, kaum Muslimin diaruskan
berinteraksi dengan komunitas-komunitas lain yang terdiri orang-orang Nashrani, orang-
orang Yahudi, dan orang-orang musyrik Madinah. Dalam kedudukannya sebagai kepala

Negara, kebijakan Rasulullah merupakan pelaksanaaan fikih siydsah syar’iyyah. Adanya

% Helen Sondang Silvina Sihaloho Sihaloho, “Perbandingan Asas Legalitas Kitab Undang-Undang Hukum
Pidana (KUHP) dan Hukum Islam,” Jurnal Hukum Respublica 21, no. 1 (1 November 2021): 5.

%% Donald A. Rumokoy dan Frans Maramis, Pengantar lImu Hukum (Jakarta: Rajawali Press, 2017), 200—
201.

%% Sri Wahyuni, Politik Hukum Islam Pasca Orde Baru (Yogyakarta: Gapura Publishing.com, 2014), 74.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 45



piagam Madinah yang berprinsipkan kepada ukhuwwah Islamiyyah dan ukhuwwah
insaniyyah merupakan kebijakan yang mengatur hubungan antara Islam dan non-Islam.*

Lahirnya kitab Majallah al ahkam aladliyyah kemudian menginspirasi negeri-negeri
berpenduduk muslim lainnya untuk melakukan kodifikasi hukum Islam sebagai bentuk
transformasi hukum Islam ke dalam sistem hukum negara. Transformasi hukum Islam ke
dalam tata hukum negara terjadi di Mesir pada tahun 1980 M, Iraq pada tahun 1959 M,
Libanon tahun 1942 M, Tunisia tahun 1958 M, Syria tahun 1953, Pakistan tahun 1949, dan
Indonesia tahun 1974 hingga sekarang. Kitab Majallah, pada awal disahkannya menjadi dasar
hukum negara berlaku di seluruh wilayah kekuasaan Usmaniyah. Bahkan setelah keruntuhan
Khilafah Usmaniyah pun kitab tersebut masih digunakan sebagai undang-undang negara
wilayah kekuasaan Usmaniyah seperti di Iraq hingga tahun 1951, Libanon hingga tahun 1934,
dan Syria hingga tahun 1949. Kitab Majallah kemudian tidak lagi dipergunakan oleh negara-
negara tersebut, bahkan di Turki sendiri kitab tersebut tidak lagi mendapatkan tempat dalam
konstitusi negara sejak berlakunya Medeni Kanunu pada tahun 1926 M, yakni semacam
hukum perdata Barat yang diterapkan sebagai pengganti kitab Majallah. Hanya saja, esensi
kitab Majallah masih terjaga dengan adanya ketentuan perundangan yang menyatakan bahwa
segala peraturan dalam Medeni Kanunu yang bertentangan dengan kitab Majallah dinyatakan
tidak berlaku.*’

Polemik hukum Islam dan Negara bila dirunut ke belakang muncul dari dikotomi isu
politik dan agama. Dalam dunia pemikiran Islam, kajian tentang politik dapat diamati di
berbagai periode dengan berbagai tokohnya seperti al-Ghazaliy, al-Mawardi, al-Maududi
hingga masa Ali Abdur Raziq dan Kemal at-Taturk. Runtuhnya khilafah Islam yang ditandai
dengan lahirnya negara sekuler Turki dianggap sangat terkait dengan kedua tokoh ini. Ide
yang berkembang di dunia Islam sebelumnya adalah bahwa persoalan politik dan agama
merupakan dua hal yang tidak dapat dipisahkan, bahkan keduanya bersifat suatu kesatuan
yang bersifat organis. Berdirinya negara sekuler Turki diyakini mayoritas komunitas muslim
di seluruh dunia sebagai bentuk kemunduran dari Islam. Oleh karena itu berbagai ide politik
Islam konservatif masih bertahan di berbagai belahan dunia. Dapat dilihat dari berbagai

negara yang tetap mempertahankan Islam sebagai dasar konstitusinya. Sebut saja negara

% Ahmad Sukadja, Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945: Kajian Perbandingan tentang
Dasar Hidup Bersama dalam Masyarakat yang Majemuk (Jakarta: Universitas Indonesia, 1995), 67.

3" Chamim Tohari, “FIQH KEINDONESIAAN: Transformasi Hukum Islam Dalam Sistem Tata Hukum
Di Indonesia,” Analisis: Jurnal Studi Keislaman 15, no. 2 (Desember 2015).

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 46



Islam Pakistan yang ide pendeklarasiannya dihubungkan dengan tokoh pejuang Islam
Muhammad Igbal, ditambah dengan tekanan dari pemerintah India yang mayoritas
penduduknya beragama Hindu terhadap komunitas muslim maka terbentuklah negara
Pakistan.®

Berdasarkan catatan sejarah memperlihatkan politik hukum Islam telah terjadi antara
umara dan ulama. Hasil dari ijtihad para ulama kemudian diakomodir oleh umara.
Transformasi hukum Islam dalam bentuk perundang-undangan (takhrij al-Ahkam fi al-Nash
al-Qandn) merupakan produk interaksi antar elite politik Islam (para ulama, tokoh ormas,
pejabat agama dan cendekiawan muslim) dengan elit kekuasaan (the rulling elite) yakni
kalangan politisi dan pejabat negara. Salah satu contoh, pernah terjadi pada tahun 1933 yang
memberlakukan ketentuan hukum Maliki berkaitan dengan perwalian dalam nikah dan
wewenang untuk memaksa menikah bagi wanita yang berada di bawah perwaliannya.
Kemudian pada tahun 1960 Sudan mencabut antara aturan tahun 1933 dan menegakkan
berbagai tentuan baru yang diambil dari mazhab Hanafi dalam hal kebebasan menentukan
pasangan. Namun beberapa ketentuan mazhab Maliki yang dianggap cocok masih tetap
diberlakukan. Begitupun dengan Malaysia, meskipun mayoritas Muslim Malaysia bermazhab
Syafi’i namun dalam penentuan praktik hukum Islam harus ada kendali sultan-sultan yang
memimpinnya mengingat Semenanjuang Malaysia pada waktu itu memang dikuasai kerajaan
Islam yang dipimpin langsung oleh sultan seperti di kerajaan Johor, Malaka, Kelantan, dan
Trengganu.*®

Di Indonesia wacana ganun telah ada sejak awal pendirian bangsa Indonesia yang
ditandai dari ide untuk memasukkan kewajiban melaksanakan syariat bagi pemeluk agama
Islam. Ide ini tidak mendapat respon positif dan kemudian berubah pola pasca runtuhnya Orde
Baru seiring dengan ditetapkannya kebijakan otonomi di berbagai daerah. Banyak Perda
Syariat bermunculan di berbagai daerah, seperti Aceh, Padang, dan lainnya. Bahkan Aceh
langsung menggunakan kata Qanun untuk Perda-nya. Kitab-kitab figh yang datang bersamaan
dengan datangnya Islam ke Indonesia, pasti akan mengalami perkembangan dan dinamika
tersendiri. Secara umum, kitab figh yang datang ke Indonesia banyak mengadopsi atau
bahkan hasil dari kreasi yang dibuat Imam Syafi’i. Oleh karena itu, produk hukum Islam
Indonesia kebanyakan menggunakan mazhab ini. Namun demikian, bukan berarti pendapat

¥ A. Mukti Ali, Alam Pikiran Islam Modern di India dan Pakistan (Bandung: Mizan, 1998), 182.
%9 John L. Esposito, Ensiklopedi Oxford Dunia Islam (Jakarta: Mizan, 2000), 329.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 47



Imam mazhab lain dalam persoalan figh tidak ada atau tidak hidup, bahkan cukup signifikan
pada beberapa persoalan melahirkan persoalan yang cukup unik di dalam menetapkan hukum
Islam menjadi hukum positif di Indonesia. Sementara itu, adanya Qanun al-Ahkam juga
memiliki kekurangan. Ketika hukum Islam dirumuskan ke dalam bentuk undang-undang atau
peraturan, maka ia bisa ditentang, dicabut, dianggap keliru oleh masyarakat dan penguasa,
sebagaimana layaknya hukum undangundang sipil yang lain. Hal ini dapat dikonotasikan
pengurangan kewibaan hukum Islam. Sebagai contoh kasus di Indonesia bisa kita lihat
bagaimana sejarah ditetapkannya Undang-Undang Perkawinan No. 1 Tahun 1974 yang
ditentang oleh banyak pihak, baik dari kalangan orang Islam sendiri maupun non-muslim,
yang terjadi baik sebelum maupun sesudah Undang-Undang itu ditetapkan dan disahkan.
Banyak analis dan pengamat politik Indonesia yang yakin bahwa saat pelembagaan hukum
Islam Nomor 1 Tahun 1974 sedang digodok, hubungan antara Islam dan Negara sebenarnya
sedang berada dalam posisi yang tidak menguntungkan. Pelembagaan terhadap
UndangUndang Perkawinan Nomor 1 tahun 1974 ini dapat dipandang sebagai sikap diametral
dari tokoh politik Muslim terhadap pemerintah.*°

Bila ditarik ke belakang, ketegangan dinamis antara kaum muslim santri dan kelompok
muslim yang lebih sinkretis. Kelompok kedua ini terkonsentrasi dalam golongan penguasa
dan juga masyarkat abangan.** Pertentangan kedua kelompok ini dimanfaatkan Pemerintah
kolonial Belanda untuk melanggengkan kekuasaannya di Indonesia. Dengan memanfaatkan
norma adat dan tradisi yang sebelumnya telah dianut mereka mempertentangkan keberlakuan
norma Islam dalam masyarakat yang sudah menganut agama Islam. G.A. Wilken memandang
bahwa aturan-aturan adat telah mempunyai akar yang kuat di desa-desa, semenjak sebelum
kehadiran agama Islam. Masuknya Islam sejak periode awal antara abad keduabelas hingga
abad keenam belas, dan pembentukan keajaan-kerajaan Islam hanya memberikan pengaruh
yang terbatas pada peran hukum adat dalam administrasi peradilan di Indonesia. Atas dasar
inilah para ilmuwan tersebut terutama pada abad ke 19 dan 20 mempromosikan adat tempatan

sebagai sumber utama legitimasi hukum di Indonesia. Dalam pandangan ini hukum Islam

0 M. Syafi’i; Anwar, Pemikiran dan Aksi Islam Indonesia: Sebuah Kajian Politik Tentang Cendekiawan
Muslim Orde Baru (Jakarta: Paramadina, 1995), 17.

* Imam Tholkhah, Anatomi Konflik Politik di Indonesia: Belajar Dari Ketegangan Politik Varian di
Madukoro (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2001).

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 48



hanya dipertimbangkan sejauh ia bisa diterima oleh salah satu system hukum yang utama dari
adat. Dari sinilah lahir teori resceptie.*

Berbeda dengan para pemikir di atas, para ilmuwan belakangan seperti B.W. Andaya
dan J. Johns meyakinkan doktrin Islam telah memainkan peranan yang sangat penting dalam
kehidupan kerajaan. Hal ini benar khususnya di Aceh dan malaka selama masa-masa awal
Islam di Asia Tenggara. Ajaran mistis Islam, menurut mereka telah membawa etos Islam ke
dalam kehidupan, masyarakat Indonesia, sehingga melahirkan symbol-simbol rasional untuk
terbentuknya sebuah kerajaan yang bersatu dan teratur. Pandangan ini berpendapat bahwa
walaupun kekuatan adat local telah termanifestasi ke dalam masyarakat Indonesia, namun
hokum Islam juga efektif pada level komunal dan berhasil memodifikasikan beberapa praktek
hokum, terutama dalam bidang-bidang hokum keluarga dan nilai-nilai sosial.*

Dua kelompok di atas mewakili pandangan yang bevariasi tentang hubungan antara
kelompok Islam dan kelompok yang mempertahankan hukum adat di Nusantara. Pergumulan
anatara kedua sistem hukum ini dapat digambarkan sebagai suatu spekulasi dimana satu
sistem berusaha mengalahkan sistem yang lainnya. Inilah sesungguhnya yang dikehendaki
oleh belanda lewat adatrecht. Mereka menampilkan suatu ketentuan untuk menempatkan
hukum Islam di bawah sistem hukum adat. Bukti perbedaan antara kedua sistem hukum
begitu jelas pada waktu itu, sehingga meyakinkan Belanda akan kemustahilan adanya solusi
yang harmonis antara keduanya. Pada saat-saat munculnya konflik antara kedua sistem
hukum tersebuit, kebijaksanaan Belanda secara sistematis pasti akan memihak kepada hukum
adat. Hal ini tampak jelas dalam kasus peperangan antara kaum muda dan kaum tua dalam
perang padri selama paro pertama abad ke sembilan belas di minangkabau. Pendekatan
konflik yang digunakan dalam kebijaksanaan Belanda dengan demikian memang merupakan
suatu paradigma yang diperlukan, yang dengannya para ilmuan Belanda mampu untuk
berargumen bahwa konflik yang kekal dan tak terekonsiliasikan antara kedua sistem hukum
Islam dan adat senantiasa muncul.

Namun begitu kepercayaan yang umum ini sesungguhnya tidak merefleksikan realitas
masyarakat Indonesia yang sesungguhnya, dimana hukum Islam dan hukum adat mampu pada

sebagian besar kasus utnuk hidp berdampingan. Memang benar dalam beberapa aspek

*2 B. ter Haar, Adat Law in Indonesia (Jakarta: Bhratara, 1962), 10-14.
8 Ahmad Ibrahim, Sharon Siddique, dan Yasmin Hussain, Readings on Islam in Southeast Asia
(Singapore: Institute of Southeast Asian Studies, 1985), 20.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 49



terdapat perbedaan pandangan antara kedua sistem hukum,*  suatu situasi di mana dalam
proses pembuatan keputusan hukum kemungkinan munculya konflik merupakan hal yang
wajar. Namun dalam masyaarakat Indonesia hukum adat dan hukum Islam secara tipikal
berjalan berdampingan dengan lancarnya sesuai dengan jurisdiksinya masing-masing,
meskipun kadang-kdang keduanya saling beroposisi.*

Selanjutnya kajian yang baru menganai hubungan Indonesia antara kedua sistem ini
mengindikasikan bahwa secara historis senantiasa muncul usaha-usaha yang konsisten untuk
mengakomodasi kedua sistem hukum tersebut.*® Usaha-usaha untuk merekonsiliasi kedua
sistem hukum tersebut pada tataran teoritis maupun praktis merupakan manifestasi dari
keinginan umum untuk mengakomodasikan praktek-praktek hukum Islam di Indonesia. Di era
selanjutnya, para pemikir pembaharuan teologis seperti Harun Nasution, Nurcholish Madjid,
Amin Rais, Syafi'i Ma‘arif dan Azyumardi Azra, berusaha meyakinkan umat Islam bahwa
negara Indonesia yang berdasarkan Pancasila dan UUD 45 adalah sudah sesuai dengan
prinsip-prinsip pokok Islam. Menurut mereka, Pancasila dengan Piagam Madinah sama-sama
mengajak kepada kalimah sawa (kata yang sama) yang mengatur proses sosial politik dari
sebuah komunitas keagamaan yang bersifat heterogen. Kelompok ini menawarkan konsep
yang mengesampingkan segi formal dan legal Islam, tetapi mengembangkan Islam substantif
— meminjam istilah Munawir Syadzali — bukanlah theocratic state tetapi religious state.
Bedanya, yang pertama menekankan formalisme dan legalisme ideologis yang menghendaki
konstitusi negara yang secara tegas didasarkan kepada Islam (Islam sebagai ideologi negara)
dan menghendaki agar masalah kenegaraan berada di tangan pemimpin agama. Sedangkan
yang kedua (religious state) yang kendatipun secara legal — formal tidak mendasarkan
konstruk negara kepada ideologi Islam tetapi memperhatikan nilai-nilai Islam.*’

Terserapnya ajaran agama (Islam) dalam Peraturan Perundang-undangan diperlukan
bagi pencari keadilan yang beragama Islam untuk tertibnya administrasi, fasilitasi, dan
pengawasan guna menghindari penyalahgunaan, dan penyelesaian sengketa. Di era reformasi
secara politis-yuridis posisi hukum Islam telah mengalami kemajuan dengan adanya
keberpihakan pemerintah terhadap umat Islam untuk melegalisasi syari’at Islam menjadi

hukum nasional, walaupun masih sebatas diwilayah hukum privat yang berkenaan dengan

* Haar, Adat Law in Indonesia, 163.
> M. B. Hooker, Adat Law in Modern Indonesia (California: Oxford University Press, 1978), 97.
46 i
Ibid., 106.
" Bahtiar Effendy, Repolitisasi Islam : Pernahkah Islam Berhenti Berpolitik (Bandung: Mizan, 2000),
72-73.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 50



ubudiyah dan muamalah (perdata Islam). Sedangkan diwilayah hukum publik yang
berhubungan dengan jinayah (pidana Islam), sampai sekarang hanya dalam bentuk wacana

para ahli hukum sebagai naskah akademis.

KESIMPULAN

Transformasi wahyu menjadi legislasi hukum terjadi setelah wafatnya Rasulullah
dimana peran dan tugas beliau beralih kepada para mujtahid. Kemunculan paradigma hukum
positif di era modern memaksakan legislasi wahyu menjadi norma perundang-undangan yang
menggeser otoritas dari Allah SWT sebagai pembuat hukum tetapi telah menjelma ke dalam
hukum penguasa.

Islam sebagai sebuah sistem hukum memuat asas-asas yang universal dapat
berkembang dengan sistem hukum positif yang dianut di Indonesia. Namun dari sisi lain
tantangan politik, ekonomi dan kultural menempatkan legislasi hukum syari‘ah secara legal
formal bergantung pada karakter poilitk dari penguasa di berbagai era. Perkembangan ini di
era terakhir sudah menunjukkan adanya kecenderungan Pemerintah untuk menerima Hukum
Islam sebagai bagian dari sumber hukum Nasional di samping hukum adat dan hukum
warisan kolonial terutama Belanda. Oleh karen itu, pandangan penulis terhadap politik hukum
dan transformasi wahyu ke legislasi pada negara Indoensia ini, tidak boleh menyampingkan
norma wahyu yang diturunkan oleh Allah Ta’ala serta penguasa wajib dan tunduk terhadap
wahyu tersebut, karena wahyu telah mengatur semua aspek kehidupan manusia yang ada di

muka bumi ini.

REFERENSI

Abdul Wahab Khalaf. ILM USUL AL-FIQH, 1978.

Al-Abyayi, Ibrahim. Sejarah Al-Qur’an. Jakarta: PT. Rineka Cipta, 1992.

Ali, A. Mukti. Alam Pikiran Islam Modern di India dan Pakistan. Bandung: Mizan, 1998.

Ali, Mohammad Daud. Hukum Islam : Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di
Indonesia,. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1999.

Amal, Taufik Adnan. Islam dan tantangan Moderennitas. Bandung: Mizan, 1994.

Anwar, M. Syafi’i; Pemikiran dan Aksi Islam Indonesia: Sebuah Kajian Politik Tentang
Cendekiawan Muslim Orde Baru. Jakarta: Paramadina, 1995.

Ash-Shiddeqy, Hasbi. Sedjarah pertumbuhan dan perkembangan hukum Islam. Jakarta:

Bulan Bintang, 1971.

. Sejarah Dan Pengantar limu Al- qur’an. Jakarta: Bulan Bintang, 1980.

Azizy, A. Qodri. Eklektisisme Hukum Nasional : (Kompetisi Antara Hukum Islam dan Hukum
Umum). Yogyakarta: Gama Media Offset, 2004.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 51



Darmodiharjo, Darji, dan Shidarta. Pokok-Pokok Filsafat Hukum: Spa dan Bagaimana
Filsafat Hukum Indonesia. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1995.

Effendy, Bahtiar. Repolitisasi Islam : Pernahkah Islam Berhenti Berpolitik. Bandung: Mizan,
2000.

Esposito, John L. Ensiklopedi Oxford Dunia Islam. Jakarta: Mizan, 2000.

Fachruddin, Fuad Mohd. Pemikiran Politik Islam. Jakarta: Pedoman llmu Jaya, 1988.

Haar, B. ter. Adat Law in Indonesia. Jakarta: Bhratara, 1962.

Hooker, M. B. Adat Law in Modern Indonesia. California: Oxford University Press, 1978.

Ibrahim, Ahmad, Sharon Siddique, dan Yasmin Hussain. Readings on Islam in Southeast
Asia. Singapore: Institute of Southeast Asian Studies, 1985.

Khallaf, Abdul Wahab. Sejarah Pembentukan dan Perkembangan Hukum Islam. Jakarta:
Rajawali Press, 2003.

Nasroen, Harun. Ushul Figh 1. Jakarta: Logos Wacana Iimu, 2001.

Nasution, Harun. Akal dan Wahyu dalam Islam. 1 ed. Jakarta: Universitas Indonesia, 1986.

Qardhawi, Yusuf. Keluwesan Dan Keluasan Syariat Islam Dalam Menghadapi Perubahan
Zaman. Jakarta: Pustaka Firdaus, 1996.

Rapar, J.H. FilsafatPolitik: Plato Aristoteles Augustinus Machiavelli. Jakarta: PT. Raja
Grafindo Persada, 2001.

Rosyadi, Abdu Rahmat, dan Rais Ahmad. Formalisasi Syariat Islam Dalam Perspektif Tata
Hukum Indonesia. Bogor: Ghalia Indonesia, 2016.

Rumokoy, Donald A., dan Frans Maramis. Pengantar Ilmu Hukum. Jakarta: Rajawali Press,
2017.

Sayis, Muhammad Ali. Tarikh al-figh al-Islami: Kalimat fi tarikh al-tashri al-Islami. Al-
Tabah 1 edition. Mesir: Dar al-Fikr, 1999.

Sihaloho, Helen Sondang Silvina Sihaloho. “Perbandingan Asas Legalitas Kitab Undang-
Undang Hukum Pidana (KUHP) dan Hukum Islam.” Jurnal Hukum Respublica 21,
no. 1 (1 November 2021).

Sjadzali, Munawir. Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah dan Pemikiran. Jakarta: Ul
Press, 1993.

Soleh, A. Khudori. Pemikiran Islam Kontemporer. Yogyakarta: Penerbit Jendela, 2003.

Sukadja, Ahmad. Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945: Kajian Perbandingan
tentang Dasar Hidup Bersama dalam Masyarakat yang Majemuk. Jakarta: Universitas
Indonesia, 1995.

Syarifudin, Amir. Ushul Figih Jilid I. Jakarta: Kencana Prenada Media Grup, 2011.

Taha Jabir al-Alwani. Usul al-Figh al-Islami: Source Methodology in Islamic Jurisprudence.
Kuwait: Muassah Ali Shubi, 1988.

Tholkhah, Imam. Anatomi Konflik Politik di Indonesia: Belajar Dari Ketegangan Politik
Varian di Madukoro. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2001.

Tohari, Chamim. “FIQH KEINDONESIAAN: Transformasi Hukum Islam Dalam Sistem
Tata Hukum Di Indonesia.” Analisis: Jurnal Studi Keislaman 15, no. 2 (Desember
2015).

Wahyuni, Sri. Politik Hukum Islam Pasca Orde Baru. Yogyakarta: Gapura Publishing.com,
2014.

Yanggo, Huzaemah Tahido. Pengantar Perbandingan Mazhab. Jakarta: Logos, 2003.

Zaydan, "Abd al-Karim. al-Wajiz fi usul al-figh. Matba'at Salman al-A’zam, 1974.

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning 52



