
 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     35 

 

 

Politik Hukum Dan Transformasi Wahyu Ke Legislasi Di Indonesia 

Andrizal
a
, Marjohan

b
, Bambang Hermanto

c
  

a
 Fakultas Hukum, Universitas Lancang Kuning, Indonesia, Email: andrizal@unilak.ac.id 

b
 Pascasrjana, UIN Sultan Syarif Kasim, Indonesia, Email: marjohan842@gmail.com 

c
 Fakultas Syariah dan Hukum, UIN Sultan Syarif Kasim, Indonesia, Email: elbarmaq@gmail.com 

 

Article Info Abstract 

Article History: 

Received   : 11-05-2024 

Revised     : 14-05-2024 

Accepted  : 29-05-2024 

Published  : 29-05-2024 

 

Keywords: 

Legislation 

Transformation 

Islamic Law 

 

 

As a heterogeneous nation, the existence of Islamic law actually poses a 

threat to the integration of the unitary state of Indonesia. This has 

become an interesting phenomenon and has not failed to find common 

ground even in other Muslim countries. For this reason, this paper 

describes the process of transforming revelation into legal legislation 

and the role of legal politics in transforming revelation into legal 

legislation in Indonesia. The research method used is normative 

research. The transformation of revelation into legal legislation occurred 

after the death of the Prophet Muhammad, where his role and duties 

were transferred to the mujtahids. Islam as a legal system contains 

universal principles that can develop with the positive legal system 

adopted in Indonesia. 

 

Informasi Artikel Abstrak 

Histori Artikel: 

Diterima     : 11-05-2024 

Direvisi      : 14-05-2024 

Disetujui    : 29-05-2024 

Diterbitkan : 29-05-2024 

 

Kata Kunci: 

Legislasi 

Transformasi 

Hukum Islam 

 

 

 

 

Sebagai bangsa yang heterogen keberadaaan hukum Islam justru 

menjadi ancaman bagi integrasi negara kesatuan Indonesia. Hal ini yang 

menjadi sebuah fenomena menarik dan tak urung menemui sebuah titik 

temu bahkan di negara muslim lainnya. Untuk itu dalam makalah ini 

adakn diuraikan bagaimana proses transformasi wahyu menjadi 

legisliasi hukum dan peranan politik hukum dalam transformasi wahyu 

menjadi legislasi hukum di Indonesia. Metode penelitian yang 

digunakan adalah penelitian jenis normatif. Transformasi wahyu 

menjadi legislasi hukum terjadi setelah wafatnya Rasulullah dimana 

peran dan tugas beliau beralih kepada para mujtahid. Islam sebagai 

sebuah sistem hukum memuat asas-asas yang universal dapat 

berkembang dengan sistem hukum positif yang dianut di Indonesia. 

 

 

PENDAHULUAN 

Hukum Islam dirumuskan sebagai sekumpulan aturan syariat yang mengatur perilaku 

kehidupan manusia dengan segala aspeknya baik yang bersifat pribadi maupun kelompok. 

Karena sifatnya yang serba mencakup inilah menempatkan agama Islam dalam tatanan 

kehidupan umat manusia yang belum pernah dicapai oleh agama atau kepercayaan lain 

sebelum Islam. Dengan demikian akan sangat sulit memahami Islam tanpa memahami hukum 

Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning, Jalan Yos Sudarso KM 8 Rumbai Pekanbaru, Riau,  

Kode Pos 28266. Telp: (+62761)-51877 

E-mail: jurnal.respublica@ac.id 

Website: https://journal.unilak.ac.id/index.php/Respublica 

https://journal.unilak.ac.id/index.php/Respublica


 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     36 

Islam dengan sepenuhnya.
1
 Dalam keseharian dan praktek bernegara di Indonesia ajaran islam 

tentu akan selalu dilaksanakan oleh bagi mereka yang beragama islam, hal ini dapat dilihat 

dalam beberapa praktek bernegara seperti adanya keistimewaan bagi daerah Aceh Nanggroe 

Darussalam dalam membentuk Qanun (peraturan) yang khusus untuk melaksanakan hukum 

islam, begitu juga kita mengetahui adanya kompilasi hukum islam di Indonesia yang 

mengatur tentang hukum perkawinan (bab 1), hukum kewarisan (bab 2), dan hukum 

perwakafan (bab 3)
2
 

Hukum Islam adalah hukum yang bersumber dari dan menjadi bagian dari agama Islam. 

Konsepsi Hukum Islam yaitu dasar dan kerangka  hukumnya ditetapkan oleh Allah, tidak 

hanya mengatur hubungan manusia dengan manusia lain dan benda dalam masyarakat, tetapi 

juga hubungan-hubungan lainnya karena manusia yang hidup di dalam masyarakat itu 

mempunyai berbagai hubungan satu sama lainnya.
3
  Dasar penetapan inilah yang dalam ilmu 

Ushul Fiqh disebut dengan wahyu. 

Pertumbuhan dan dinamika masyarakat muslim dalam berbagai era setelah wafatnya 

Rasulullah SAW membawa konsekwensi pada hilangnya ketergantungan kaum muslimin 

terhadap otoritas Nabi Muhammad sebagai pembuat hukum syara`. Artinya kaum muslimin 

tidak lagi mengandalkan wahyu sebagai dasar penetapan hukum Islam dan dalam penemuan 

hukum harus melibatkan dimensi lain di antaranya politik. Secara umum, sumber-sumber 

materi pokok hukum Islam adalah Alquran dan Sunnah Nabi Muhammad Saw. Otoritas 

keduanya tidak berubah dalam setiap waktu dan keadaan. Ijtihad dengan ra‘yu (akal) 

sesungguhnya adalah alat atau jalan untuk menyusun legislasi mengenai masalah-masalah 

baru yang tidak ditemukan bimbingan langsung dari Alquran dan Sunnah untuk 

menyelesaikannya.
4
  Oleh karena itu, jelaslah bahwa ijtihad dengan berbagai metodenya 

dipandang sebagai sumber hukum yang berkewenangan dengan kedudukan di bawah Alquran 

dan Sunnah. Keotentikan sumber-sumber pembantu yang merupakan penjabaran dari ijtihad 

hanyalah ditentukan dengan derajat kecocokannya dengan dua sumber utama hukum yang 

mula-mula dan tidak ditentang otoritasnya. Jika dirinci lebih khusus, yakni dalam arti syariah 

dan fikih sebagai dua konsep yang berbeda, maka sumber hukum bagi masing-masing 

                                                 
1
 Taufik Adnan Amal, Islam dan tantangan Moderennitas (Bandung: Mizan, 1994), 33. 

2
 Sukamariko Andrikasi, Perlindungan Perempuan Korban kekerasan dalam rumah tangga menurut sistem 

hukum indonesia dan sistem hukum di indonesia, Jurnal Respublica Vol 20 no 1 November 2020 
3
 Mohammad Daud Ali, Hukum Islam : Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia, 

(Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1999), 38. 
4
 Abdul Wahab Khalaf, ILM USUL AL-FIQH, 1978, 23. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     37 

berbeda. Syariah, secara khusus, bersumber kepada Alquran dan Sunnah semata, sedang fikih 

bersumber kepada pemahaman (ijtihad) manusia (mujtahid) dengan tetap mendasarkan pada 

dalil-dalil terperinci dari Alquran dan Sunnah. 

Dalam hal transformasi wahyu mennjadi legislasi hukum, keberadaan wahyu yang 

mengalami proses ijtihad ini semakin dipengaruhi oleh ijtihad semakin lekat dengan politik 

hukum yang dinamis dan berbeda dalam ruang dan waktu.  Hal ini dapat dilihat dalam 

perkembangan legislasi hukum Islam di negara muslim terbesar di dunia yaitu Indonesia. 

Sebagai negara hukum, Indonesia tidak menganut paham teokrasi yang mendasarkan pada 

ideologi agama tertentu dan tidak juga beraliran negara sekuler yang tidak mempedulikan 

agama. Relasi agama dan negara di Indonesia amat sinergis dan tidak pada posisi dikotomi 

yang memisahkan antara keduanya. Legitimasi keberadaan agama di wilayah hukum Negara 

Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) serta untuk menjalankan ibadah sesuai dengan agama 

dan kepercayaannya masing-masing dilindungi secara konstitusional.
5
 

Pada masa kemerdekaan Indonesia, antara hukum Islam, hukum Barat dan hukum adat 

sama-sama menjadi bahan bagi pembangunan hukum nasional yang menghendaki adanya 

unifikasi. Hukum Islam dan hukum Adat untuk bisa berlaku dalam sebuah negara terlebih 

dahulu harus melalui positivisasi, yakni memasukkan prinsip-prinsip hukum (Islam maupun 

adat) ke dalam peraturan perundang-undangan.  Positivisasi menurut A. Qodri Azizy jika 

ditinjau dari aspek akademik tetap melalui proses keilmuan dalam disiplin ilmu hukum 

(jurisprudence), dan tetap dalam koridor demokratisasi jika ditinjau dari segi sistem politik 

yang demokratis. Tentu ada strategi dan pendekatan yang lain yang biasanya dilaksanakan 

oleh pemerintah di negara yang mengklaim sebagai negara yang menjalankan syari‘at Islam 

yaitu dengan menggunakan logika dan dasar bahwa setiap orang Islam harus menjalankan 

syariat Islam.
6
 

Kedudukan hukum Islam dalam legislasi hukum di Indonesia dapat di lihat dalam 

positioning hukum Islam sebagai sumber bahan baku penyusunan hukum nasional. Ini berarti 

bahwa sesuai dengan kedudukannya sebagai salah satu sumber bahan baku dalam 

pembentukan hukum nasional, hukum Islam sesuai dengan kemauan dan kemampuan yang 

ada padanya dapat berperan aktif dalam proses pembinaan hukum nasional. Kemauan dan 

                                                 
5
 Abdu Rahmat Rosyadi dan Rais Ahmad, Formalisasi Syariat Islam Dalam Perspektif Tata Hukum 

Indonesia (Bogor: Ghalia Indonesia, 2016). 
6
 A. Qodri Azizy, Eklektisisme Hukum Nasional : (Kompetisi Antara Hukum Islam dan Hukum Umum) 

(Yogyakarta: Gama Media Offset, 2004), 173. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     38 

kemampuan hukum Islam itu harus ditunjukkan oleh orang Islam, baik pribadi maupun 

kelompok yang mempunyai komitmen terhadap Islam dan ingin hukum Islam berlaku bagi 

ummat Islam dalam Negara Republik Indonesia ini.
7
 

Sebagai bangsa dengan umat muslim terbesar di dunia proses positifisasi hukum Islam 

dalam hukum negara tidak berarti menjadi sebuah kesepakatan bahkan di kalangan umat 

Islam Indonesia itu sendiri. Upaya menjadikan hukum Islam sebagai hukum positif selain 

menemui benturan dengan kepentingan masyarakat Indonesia yang heterogen juga bahkan 

menjadi kontroversi di kalangan umat Islam. Berbagai pemikiran berkembang dalam sejarah 

tentang kedudukan hukum Islam di tengah kehidupan bernegara. Sebagai bangsa yang 

heterogen keberadaaan hukum Islam justru menjadi ancaman bagi integrasi negara kesatuan 

Indonesia. Hal ini yang menjadi sebuah fenomena menarik dan tak urung menemui sebuah 

titik temu bahkan di negara muslim lainnya. Untuk itu dalam makalah ini adakn diuraikan 

bagaimana proses transformasi wahyu menjadi legisliasi hukum dan peranan politik hukum 

dalam transformasi wahyu menjadi legislasi hukum di Indonesia 

Berdasarkan permasalahan yang diatas maka penulis merumuskan permasalahan 

Bagaimana Politik Hukum Dan Transformasi Wahyu Ke Legislasi Di Indonesia dengan 

metode penelitian menggunakan pendekatan empiris, yaitu menyelidiki suatu topik dengan 

mempertimbangkan standar hukum yang relevan sehubungan dengan fakta-fakta yang telah 

diketahui mengenai permasalahan. Adapun artikel  pembanding dengan artikel  yang kami 

adalah dengan penulis bernama Anita dengan judul Politik Hukum Dalam Penegakkan 

Hukum Di Indonesia yang telah pusblish pada jurnal Dharmasisya Jurnal Ilmu Hukum 

Universitas Indonesia volume 2 no 1 Maret 2022 dengan perbedaannya terletak pada keadilan 

dalam memainkan peran pada masyarakat sedangkan penulis berfokus pada legalisasi hukum 

dan peranan politik. 

 

ANALISIS DAN PEMBAHASAN 1  

Transformasi Wahyu menuju Legislasi Hukum Islam di Indonesia 

Wahyu adalah penyampaian firman Allah kepada orang pilihanNya, agar diteruskan 

kepada umat manusia untuk dijadikan pegangan hidup.
8
  Wahyu itu sama juga diilhamkan 

kepada Rasul, dengan mengilham kan lafasnya, arti dan lafaz-lafaz itu dibuat dilangit, jadi 

                                                 
7
 Ibid., 245–46. 

8
 Harun Nasution, Akal dan Wahyu dalam Islam, 1 ed. (Jakarta: Universitas Indonesia, 1986), 109. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     39 

Rasul itu berbicara dengan lisan langit.
9
  Wahyu Allah adalah yang dibisikkan kedalam 

sukma, diilhamkan dan di isyaratkan cepat yang lebih mirip kepada dirahasiakan dari pada 

dilahirkan. Dalam Al- qur‘an terdapat wahyu yang lafaz-lafaz nya diambil dari padanya, lebih 

kurang tujuh puluh kali dan dipakai dalam beberapa arti. Wahyu Allah kepada nabi-nabiNya 

ialah pengetahuan-pengetahuan yang Allah tuangkan kedalam jiwa Nabi yang Allah 

kehendaki agar mereka sampaikan kepada manusia untuk menunjuki mereka kedalam dunia 

serta membahagiakan mereka didalam akhirat. Sesudah Nabi menerima wahyu itu dia 

mempunyai kepercayaan yang penuh, bahwa yang diterima itu adalah dari Allah SWT.
10

 

Dalam kata Wahyu terkandung arti penyampaian sabda Tuhan kepada orang pilihannya 

agar diteruskan kepada umat manusia untuk dijadikan pegangan hidup. Sabda Tuhan itu 

mengandung ajaran, petunjuk dan pedoman yang diperlukan umat manusia dalam perjalanan 

hidupnya baik didunia maupun diakhirat nanti. Dalam Islam wahyu/ sabda Tuhan yang 

disampaikan kepada Nabi Muhammad SAW. terkumpul semuanya dalam Al-Qur‘an.
11

  

Prinsip inilah yang kemudian menjadi teori bahwa pembuat hukum itu adalah Allah Swt.
12

 

sendiri , yang disebut dengan al-Hâkim (ـم ـحاك شـارع) ‗atau al-Syâri (ال ـ  Para ulama sepakat .(ال

bahwa sumber hukum syara‗ itu adalah Allah Swt.
13

  Tidak ada hukum kecuali apa yang telah 

ditetapkan Allah dan tidak ada syari‗at kecuali apa yang telah disyari‗atkan Allah. Hal ini 

didasarkan pada firman-Nya:  

م                      ال ح   

―Sesungguhnya tidak ada hukum kecuali bagi Allah. (QS. Al-An‗âm/6:57)‖ 

Dari ayat ini dapat dipahami bahwa otoritas atau kewenangan pembuat hukum itu 

adalah Allah semata. Amir Syarifuddin  menyebutkan bahwa tentang kedudukan Allah Swt. 

sebagai satu-satunya pembuat hukum dalam pandangan Islam tidak ada perbedaan pendapat 

di kalangan umat Islam. Tegasnya, berdasarkan kesepakatan ulama bahwa semua ketentuan 

hukum bersumber dari Allah.
14

 

Dengan demikian, pada hakikatnya sumber hukum itu adalah Allah Swt., baik hukum 

itu diturunkan-Nya kepada Nabi Muhammad Saw. melalui wahyu, maupun melalui ijtihad 

                                                 
9
 Ibrahim Al-Abyayi, Sejarah Al-Qur’an (Jakarta: PT. Rineka Cipta, 1992), 132. 

10
 Hasbi Ash-Shiddeqy, Sejarah Dan Pengantar Ilmu Al- qur’an (Jakarta: Bulan Bintang, 1980), 85. 

11
 Nasution, Akal dan Wahyu dalam Islam, 15. 

12
 `Abd al-Karim Zaydan, al-Wajiz fi usul al-fiqh (Matba`at Salman al-A`zam, 1974), 62. 

13
 Abdul Wahab Khalaf, ILM USUL AL-FIQH, 96. 

14
 Amir Syarifudin, Ushul Fiqih Jilid I (Jakarta: Kencana Prenada Media Grup, 2011), 347–48. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     40 

para mujtahid dengan menggunakan berbagai teori istinbâth.
15

  Nabi Muhammad dipilih Allah 

Swt. sebagai Rasulnya yang bertugas untuk mengenalkan hukum-hukum Allah kepada 

manusia melalui wahyu yang diturunkan kepadanya. Sekiranya tidak ada Rasul yang 

membawa wahyu maka manusia tidak akan mengetahuinya. Manusia dapat dianggap patuh 

atau ingkar kepada Allah, mendapat pahala atau berdosa bila telah datang Rasul yang 

membawa wahyu Allah dan belum ada hal-hal demikian sebelum datang Rasul. Menurut 

Amir Syarifuddin pandangan ini dianut oleh mayoritas Ahlus Sunnah.
16

 

Setelah beliau wafat, peran dan tugas beliau beralih kepada para mujtahid. Peran dan 

tugas yang diemban oleh para mujtahid bukanlah pekerjaan yang mudah dan ringan, tetapi 

membutuhkan kesungguhan dan kemampuan yang tinggi dalam memahami dan sekaligus 

menetapkan hukum-hukum syara‗ manakala berhadapan dengan berbagai persoalan yang 

tidak dijelaskan oleh nash al-Qur`an dan Sunnah.  Perkembangan syari‘at Islam setelah Nabi 

Muhammad Saw pada hakikatnya merupakan perluasan dan penjabaran terhadap prinsip-

prinsip yang telah ditetapkan Allah dalam al- Qur‘an, berupa kaidah-kaidah hukum, kemudian 

diterapkan kepada peristiwa-peristiwa baru yang muncul dihadapan umat Islam.
17

  

Pemahaman dalalah al-Qur`an dan hadis seringkali dikatakan sebagai ijtihad terhadap 

persoalan yang telah ada nashnya. Sementara pada bagian ijtihad yang belum ada nashnya, 

dalam istilah Abdul Wahhab al-Khallaf disebut dengan ma la nassha fihi.
18

  Para ulama 

menggunakan qiyas, istihsan, istislah, sadd al-zari‘ah, ‗urf, istishab atau syar‘ man qablana 

sebagai dalil menetapkan hukum. Dalam kaitan ini Abdul Wahhab al-Khallaf 

mengelompokkan dalil-dalil hukum Islam kepada dua  kelompok besar, yaitu dalil-dalil 

hukum yang telah disepakati dan dalil-dalil hukum yang masih diperselisihkan.
19

 

Para sahabat Nabi yang menyaksikan dan berinteraksi langsung dengan turunnya Al-

Qur‘an dan mengetahui sunnah Nabi Saw, juga adalah para ahli bahasa dan memiliki 

kecerdasan berpikir serta kebersihan fitrah yang luar biasa. Sehingga sepeninggal Nabi Saw. 

mereka pun tidak memerlukan perangkat teori (kaidah) untuk berijtihad, meskipun kaidah-

kaidah yang tidak tertulis telah ada dalam dada-dada mereka yang dapat digunakan. Setelah 

meluasnya futuhat Islamiyah, umat Islam Arab banyak berinteraksi dengan bangsa-bangsa 

                                                 
15

 Harun Nasroen, Ushul Fiqh 1 (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2001), 285–86. 
16

 Syarifudin, Ushul Fiqih Jilid I, 347–48. 
17

 Abdul Wahab Khallaf, Sejarah Pembentukan dan Perkembangan Hukum Islam (Jakarta: Rajawali 

Press, 2003), 1–23. 
18

 Ibid., 3. 
19

 Ibid., 21. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     41 

lain yang berbeda bahasa dan latar belakang peradaban. Hal ini menimbulkan melemahnya 

kemampuan berbahasa Arab di kalangan sebagian umat Islam, terutama di Irak. Namun di sisi 

lain, kebutuhan akan ijtihad sangat mendesak, karena banyaknya masalah-masalah baru yang 

belum pernah terjadi dan memerlukan kejelasan hukum Islam.
20

 

Untuk itu berbagai mazhab fiqh lahir pada masa keemasan peradaban Islam, yaitu dari 

abad ke-2 H hingga pertengahan abad ke-4 H dalam rentang waktu 250 tahun di bawah 

Khilafah Abbasiyah yang berkuasa sejak tahun 132 H.
21

   Pada masa ini, tercatat telah lahir 

paling tidak 13 mazhab fikih (di kalangan Sunni) dengan para imamnya masing-masing, 

yaitu: Imam Hasan al-Bashri (w. 110 H), Abu Hanifah (80 - 150 H), al-Auza‘i (w. 157 H), 

Sufyan ats-Tsauri (w. 160 H), al-Laits bin Sa‘ad (w. 175 H), Malik bin Anas (93-179 H), 

Sufyan bin Uyainah (w. 198 H), asy-Syafi‘i (150-204 H), Ahmad bin Hanbal (164-241 H), 

Dawud azh-Zhahiri (w. 270 H), Ishaq bin Rahawaih (w. 238 H), Abu Tsaur (w. 240 H), dan 

Ibn Jarir ath-Thabari (w. 310 H).
22

 

Di masa ini diyakini sebagai awal munculnya kodifikasi terhadap ilmu Ushul fiqh 

dengan lahirnya ar-Risalah sebagai kitab ushul fiqh dalam kategorisasi ulama pasca Imam 

Syafi`i. Meskipun demikian Syafi`i sendiri tidak menyebut kitabnya sebagal kitab ushul fiqh  

karena tidak ditemukan definisi ushul fiqh dalam kitab ini. Oleh sebab itu, jika kemudian lahir 

ilmu ushul fiqh dan ar-Risalah dianggap sebagai kitab ushul fiqh tentu karena materi-materi 

yang dimuat dalam ar-Risalah adalah materi-materi yang pada abad ketiga dikenal sebagai 

materi ushul fiqh. 

Setelah kejatuhan Dinasti Abbasiah, umat Islam berada dibawah beberapa kerajaan 

yang terpecah belah. Masing-masing mempunyai kaedah pemerintahan yang tersendiri dan 

masing-masing mempunyai ‗mazhab‘ resmi yang dijadikan sumber rujukan pelaksanaan 

syari‗at-syari‗at Islam. Pada ketika ini juga, umat Islam mulai mengalami kemunduran 

termasuk dalam bidang pengembangan pemikiran hukum. Para ulama juga tidak terlepas 

daripada belenggu fanatisme mazhab. Mereka tidak mempunyai banyak pilihan kecuali hanya 

mengajar dan berfatwa berdasarkan mazhab negaranya. Selain itu usaha mereka juga hanya 

tertumpu kepada pembukuan, peringkasan, penambahan dan penyelarasan ajaran mazhab. 

                                                 
20

 Taha Jabir al-Alwani, Usul al-Fiqh al-Islami: Source Methodology in Islamic Jurisprudence (Kuwait: 

Muassah Ali Shubi, 1988), 18–19. 
21

 Huzaemah Tahido Yanggo, Pengantar Perbandingan Mazhab (Jakarta: Logos, 2003), 71–72. 
22

 Muhammad Ali Sayis, Tarikh al-fiqh al-Islami: Kalimat fi tarikh al-tashri al-Islami, al-Tabah 1 edition 

(Mesir: Dar al-Fikr, 1999), 146. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     42 

Hanya segelintir kecil ulama yang berani melawan arus kebudayaan mazhab ini akan tetapi 

mereka menghadapi penentangan dari para pemerintah dan umat Islam sendiri.
23

 

Di era modern, problem utama yang dihadapi hukum Islam adalah kesulitan merespon 

tuntutan realitas zaman modern. Ketika berhadapan dengan problem modernitas, hukum Islam 

harus mampu menghadapi dilema. Di satu sisi, sebagai perwujudan hukum Allah, hukum 

Islam harus tahan terhadap gempuran modernitas, sementara di sisi yang lain, ia harus mampu 

bersikap akomodatif terhadap tuntutan perkembangan. Jika dua hal tersebut tidak dijalankan 

secara tepat, hukum Islam akan jatuh pada dua kondisi. Pertama; menjadi hukum yang kuno, 

kaku dan ditinggalkan masyarakat. Ini terjadi bila hukum Islam terlalu memegang sifat 

kekokohannya dan anti perubahan. Kedua; kehilangan jati dirinya sebagai hukum Allah. Ini 

terjadi bila hukum Islam terlalu bersemangat menerima perubahan.
24

 

Semestinya menempatkan hukum Islam dalam posisi yang bertentangan dengan 

tuntutan modernitas sebagaimana yang diperlihatkan para ulama di abad ini tidak semestinya 

terjadi. Ibnu Qayyim sebagaimana dikutip oleh Dr. Yusuf Qardhawi menegaskan bahwa 

hukum syariat itu ada dua macam yaitu pertama; hukum yang sama sekali tidak berubah dari 

ketentuannya sejak semula, tidak terpengaruh oleh perkembangan ruang dan waktu atau 

ijtihad para fuqoha, kedua; hukum yang menerima perubahan sesuai dengan tuntutan 

kemaslahatan yang ada, selaras dengan perkembangan waktu, ruang, dan kondisi.
25

   Dengan 

demikian yang paling penting adalah memahami kembali hukum Islam dalam konteks 

universalitas bukan dalam konteks ruang dan waktu yang berbeda. 

Konteks inilah yang kemudian bertemu dengan paradigma yang berkembang dalam 

legislasi hukum di era modern. Di era ini muncul paradigma yang disebut sebagai hukum 

positif yang mengajarkan bahwa hukum positiflah yang mengatur dan berlaku dibangun di 

atas norma yuridis yang telah ditetapkan oleh otoritas. Positivisme adalah aliran yang mulai 

menemui bentuknya dengan jelas melalui karya Agust Comte (1798-1857) dengan judul 

Course de Philoshopie Positive. Positivisme hanya mengikui fakta-fakta positif dan 

fenomena-fenomena yang bisa diobservasi dengan hubungan obyektif fakta-fakta ini dan 

hukum-hukum yang menentukannya, meninggalkan semua penyelidika menjadi sebab-sebab 

atau asal-usul tertinggi. Agus Comte membagi evolusi menjadi tiga tahap, pertama, tahap 

                                                 
23

 Hasbi Ash-Shiddeqy, Sedjarah pertumbuhan dan perkembangan hukum Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 

1971), 152–58. 
24

 A. Khudori Soleh, Pemikiran Islam Kontemporer (Yogyakarta: Penerbit Jendela, 2003), 7–8. 
25

 Yusuf Qardhawi, Keluwesan Dan Keluasan Syariat Islam Dalam Menghadapi Perubahan Zaman 

(Jakarta: Pustaka Firdaus, 1996), 78–79. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     43 

teologis dimana semua fenomena dijelaskan dengan menunjukkan kepada sebab-sebab 

supernatural dan intervensi yang bersifat ilahi; kedua tahap metafisika. Pada tahap ini, 

pemikiran diarahkan menuju prinsi-prinsip dan ide-ide tertinggi yang dipahami sebagai ada di 

bawah permukaan  sesuati, dan ketiga, tahap positif yang menolak semua konstruksi hipotesis 

dalam filsafat dan membatasi diri pada observasi empirik dan hubungan fakta-fakta di bawah 

bimbingan metode-metode yang dipergunakan dalam ilmu-ilmu alam.
26

 

Dalam negara modern, hukum positif dibuat oleh penguasa yang berdaulat. Penguasa 

digambarkan sebagai manusia superior yang bersifat menentukan. Penguasa ini mungkin 

seorang individu, sebuah lembaga, atau sekelompok individu. Menurut  John Austin, 

karakteristik hukum positif terletak pada karakteristik imperatifnya. Artinya, hukum dipahami 

sebagai suatu perintah dari penguasa. Pemikiran semacam itu kemudian dikembangkan 

Rudolf van Hearinga dan George Jellinek yang menekankan pandangan pada orientasi untuk 

mengubah teori-teori negara berdaulat sebagai gudang dan sumber kekuasaan hukum.
27

  John 

Austin, pada mulanya, membedakan hukum dalam dua jenis, yaitu hukum dari Tuhan untuk 

manusia dan hukum yang dibuat oleh manusia dapat dibedakan dengan hukum yang 

sebenarnya dan hukum yang tidak sebenarnya. Hukum yang sebenarnya inilah yang disebut 

sebagai hukum positif yang meliputi hukum yang dibuat oleh penguasa dan hukum yang 

disusun oleh manusia secara individual untuk melaksanakan hak-hak yang diberikan 

kepadanya. Hukum yang tidak sebenarnya adalah hukum yang tidak dibuat oleh penguasa 

sehingga tidak memenuhi persyaratan sebagai hukum. Hukum yang sebenarnya memiliki 

empat unsur yaitu perintah (Command), sangsi (sanction), kewajiban (duty), dan kedaulatan 

(soveignty).
28

 

Paham positivisme mempengaruhi kehidupan bernegara untuk mengupapayakan 

positivisasi norma-norma keadilan agar segera menjadi norma perundang-undangan untuk 

mempercepat terwujudnya negara bangsa yang diidealkan. Paham ini mempunyai struktur 

yang terintegrasi kukuh secara sentral dan berotoritas sentral yang tidak bisa dijabarkan, 

positivisasi hukum selalu memperoleh prioritas utama dalam setiap upaya pembangunan 

hukum di negara-negara yang tumbuh modern dan menghendaki kesatuan dan atau 

menyatukan. Positivisasi hukum selalu berhakikat sebagai proses nasionalisasi dan etaisasi 

                                                 
26

 Ibid., 29. 
27

 Qardhawi, Keluwesan Dan Keluasan Syariat Islam Dalam Menghadapi Perubahan Zaman. 
28

 Darji Darmodiharjo dan Shidarta, Pokok-Pokok Filsafat Hukum: Spa dan Bagaimana Filsafat Hukum 

Indonesia (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1995), 98. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     44 

hukum menuju kemampuan negara dan pemerintah untuk monopoli kontrol sosial yang 

formal lewat pendayagunaan hukum positif. Oleh karena itu perkembangan hukum Islam 

tidak lagi dapat dipandang sebagai kumpulan wahyu yang memiliki otoritas dari Allah SWT 

tetapi telah menjelma ke dalam hukum penguasa. 

 

ANALISIS DAN PEMBAHASAN 2  

Peranan Politik hukum dalam Proses Legislasi Hukum Islam di Indonesia 

Dalam kaitannya dengan sistem politik, Munawir Sjadzali menyebutkan bahwa sistem 

politik adalah ―suatu konsepsi yang berisikan antara lain ketentuan-ketentuan tentang siapa 

sumber kekuasaan negara, siapa pelaksana kekuasaan tersebut, apa dasar dan bagaimana cara 

untuk menentukan, kepada siapa kewenangan melaksanakan kekuasaan itu diberikan, kepada 

siapa pelaksana kekuasaan itu bertanggung jawab dan bagaimana bentuk tanggung jawab‖.
29

    

Dalam mazhab politik apapun dinamika politik senantiasa mempunyai hubungan langung 

yang tidak terpisahkan pada catatan sejarah (pengalaman politik).
30

  Berdasarkan pengalaman 

politik tersebut berbagai proses sosial selanjutnya senantiasa bergantung, baik dalam tataran 

praktis maupun mainstream pemikiran politik. Hal ini diilhami dari paradigma kekuasaan 

yang sering identik dengan politik. Kekuasaan sendiri menurut Plato adalah kemampuan 

untuk meyakinkan (persuatif) orang lain untuk melakukan apa yang diyakini sesuai denga 

kehendak orang yang melakukan persuasi tersebut.
31

 

Hal senada juga dikatakan oleh Welter Nord bahwa politik adalah kemampuan untuk 

mempergunakan kekuasaan, atau Rogers yang merumuskan bahwa kekuasaan adalah potensi 

dari suatu pengaruh.
32

 Bahwa   untuk   menerapkan   hukum   Islam   tentunya   masyarakat   

harus   lebih   dulu mengetahui  apa  itu  hukum  Islam,  karena  selama  ini  masyarakat  

awam banyak  belum mengetahui apa itu hukum  Islam dengan sebenarnya, karena  yang 

masyarakat awam ketahui hukum  Islam  itu  adalah  hanyalah  mengatur  tentang  kegiatan  

ibadah  umat  Islam  dan  hukum keperdataan  Islam  seperti  perkawinan,  perceraian,  waris  

dan  wakaf.  Sedang  kita  ketahui bahwa  hukum  Islam  mengatur  semua  asfek  kehidupan  

manusia  di  alam  semesta  ini,  seperti hukum  Pidana  Islam  (Jinayat),  Hukum  Perniagaan,  

                                                 
29

 Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara : Ajaran, Sejarah dan Pemikiran (Jakarta: UI Press, 1993). 
30

 Fuad Mohd. Fachruddin, Pemikiran Politik Islam (Jakarta: Pedoman Ilmu Jaya, 1988), 11. 
31

 J.H. Rapar, FilsafatPolitik: Plato Aristoteles Augustinus Machiavelli (Jakarta: PT. Raja Grafindo 

Persada, 2001), 84. 
32

 Rapar, FilsafatPolitik: Plato Aristoteles Augustinus Machiavelli. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     45 

Hukum  Politik  dan  lain-lain.
33

 Dengan demikian maka kepentingan untuk mempengaruhi 

dan menjalankan sebuah keyakinan akan kepentingan tersebut menjadi subur dalam persoalan 

politik. Ketika dikaitkan dengan kata hukum maka politik hukum kebijakan tentang arah 

perkembangan hukum. Jadi, politik hukum berkenaan dengan hukum yang dicita-citakan, 

hukum yang akan dibentuk atau ius constituendum.
34

 

Politik hukum (rechtpolitiek) merupakan proses pembentukan ius contitutum (hukum 

positif) dari ius contituendum (hukum yang akan dan harus ditetapkan) untuk memenuhi 

kebutuhan perubahan dalam kehidupan masyarakat. Bisa juga dikatakan bahwa politik hukum 

sebagai kebijakan publik  atau dalam istilah lain kebijakan sosial (social policy) yang 

menyatu dan tidak terpisahkan dari perlindungan masyarakat (social welfare) dan social 

defence policy.
35

 

Keterlinatan politik hukum dalam legislasi hukum Islam di dunia menurut beberapa ahli 

sudah wujud dengan lahirnya piagam Madinan merupakan bentuk politik hukum yang 

dilakukan Rasulullah dalam upaya memberikan perlindungan dan kenyamanan dalam 

berbangsa dan bernegara. Dalam konstitusi ini (piagam Madinah) dijelaskan peraturan 

bersama antara orang Quraisy yang berhijrah (migrant) dengan suku- suku yang tinggal di 

Madinah untuk saling melindungi dan hidup bersama dalam suasana kerjasama saling tolong-

menolong. Sebelumnya, di masa Jahiliyyah, dalam memutuskan perkara hukum, mereka 

menyerahkannya kepada kepala-kepala suku mereka dengan berpegang pada tradisi yang 

mereka warisi dari nenek moyang mereka. Tradisi ini bersumber dari kepercayaan atau 

pengalaman bangsa-bangsa yang berdiam di sekitar Jazirah Arab, seperti Romawi dan Persia. 

Di Madinah, Rasulullah membentuk komunitas Muslim yang terdiri dari golongan Muhajirin 

dan Anshar, sebagai komunitas suatu Negara yang majemuk, kaum Muslimin diaruskan 

berinteraksi dengan komunitas-komunitas lain yang terdiri orang-orang Nashrani, orang-

orang Yahudi, dan orang-orang musyrik Madinah. Dalam kedudukannya sebagai kepala 

Negara, kebijakan Rasulullah merupakan pelaksanaaan fikih siyâsah syar‘iyyah. Adanya 

                                                 
33

 Helen Sondang Silvina Sihaloho Sihaloho, ―Perbandingan Asas Legalitas Kitab Undang-Undang Hukum 

Pidana (KUHP) dan Hukum Islam,‖ Jurnal Hukum Respublica 21, no. 1 (1 November 2021): 5. 
34

 Donald A. Rumokoy dan Frans Maramis, Pengantar Ilmu Hukum (Jakarta: Rajawali Press, 2017), 200–

201. 
35

 Sri Wahyuni, Politik Hukum Islam Pasca Orde Baru (Yogyakarta: Gapura Publishing.com, 2014), 74. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     46 

piagam Madinah yang berprinsipkan kepada ukhuwwah Islâmiyyah dan ukhuwwah 

insâniyyah merupakan kebijakan yang mengatur hubungan antara Islam dan non-Islam.
36

  

Lahirnya kitab Majallah al ahkam aladliyyah kemudian menginspirasi negeri-negeri 

berpenduduk muslim lainnya untuk melakukan kodifikasi hukum Islam sebagai bentuk 

transformasi hukum Islam ke dalam sistem hukum negara. Transformasi hukum Islam ke 

dalam tata hukum negara terjadi di Mesir pada tahun 1980 M, Iraq pada tahun 1959 M, 

Libanon tahun 1942 M, Tunisia tahun 1958 M, Syria tahun 1953, Pakistan tahun 1949, dan 

Indonesia tahun 1974 hingga sekarang. Kitab Majallah, pada awal disahkannya menjadi dasar 

hukum negara berlaku di seluruh wilayah kekuasaan Usmaniyah. Bahkan setelah keruntuhan 

Khilafah Usmaniyah pun kitab tersebut masih digunakan sebagai undang-undang negara 

wilayah kekuasaan Usmaniyah seperti di Iraq hingga tahun 1951, Libanon hingga tahun 1934, 

dan Syria hingga tahun 1949. Kitab Majallah kemudian tidak lagi dipergunakan oleh negara-

negara tersebut, bahkan di Turki sendiri kitab tersebut tidak lagi mendapatkan tempat dalam 

konstitusi negara sejak berlakunya Medeni Kanunu pada tahun 1926 M, yakni semacam 

hukum perdata Barat yang diterapkan sebagai pengganti kitab Majallah. Hanya saja, esensi 

kitab Majallah masih terjaga dengan adanya ketentuan perundangan yang menyatakan bahwa 

segala peraturan dalam Medeni Kanunu yang bertentangan dengan kitab Majallah dinyatakan 

tidak berlaku.
37

 

Polemik hukum Islam dan Negara bila dirunut ke belakang muncul dari dikotomi isu 

politik dan agama. Dalam dunia pemikiran Islam, kajian tentang politik dapat diamati di 

berbagai periode dengan berbagai tokohnya seperti al-Ghazaliy, al-Mawardi, al-Maududi 

hingga masa Ali Abdur Raziq dan Kemal at-Taturk.  Runtuhnya khilafah Islam yang ditandai 

dengan lahirnya negara sekuler Turki dianggap sangat terkait dengan kedua tokoh ini. Ide 

yang berkembang di dunia Islam sebelumnya adalah bahwa persoalan politik dan agama 

merupakan dua hal yang tidak dapat dipisahkan, bahkan keduanya bersifat suatu kesatuan 

yang bersifat organis. Berdirinya negara sekuler Turki diyakini mayoritas komunitas muslim 

di seluruh dunia sebagai bentuk kemunduran dari Islam. Oleh karena itu berbagai ide politik 

Islam konservatif masih bertahan di berbagai belahan dunia. Dapat dilihat dari berbagai 

negara yang tetap mempertahankan Islam sebagai dasar konstitusinya. Sebut saja negara 

                                                 
36

 Ahmad Sukadja, Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945: Kajian Perbandingan tentang 

Dasar Hidup Bersama dalam Masyarakat yang Majemuk (Jakarta: Universitas Indonesia, 1995), 67. 
37

 Chamim Tohari, ―FIQH KEINDONESIAAN: Transformasi Hukum Islam Dalam Sistem Tata Hukum 

Di Indonesia,‖ Analisis: Jurnal Studi Keislaman 15, no. 2 (Desember 2015). 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     47 

Islam Pakistan yang ide pendeklarasiannya dihubungkan dengan tokoh pejuang Islam 

Muhammad Iqbal, ditambah dengan tekanan dari pemerintah India yang mayoritas 

penduduknya beragama Hindu terhadap komunitas muslim maka terbentuklah negara 

Pakistan.
38

 

Berdasarkan catatan sejarah memperlihatkan politik hukum Islam telah terjadi antara 

umara dan ulama. Hasil dari ijtihad para ulama kemudian diakomodir oleh umara. 

Transformasi hukum Islam dalam bentuk perundang-undangan (takhrîj al-Ahkâm fî al-Nash 

al-Qânûn) merupakan produk interaksi antar elite politik Islam (para ulama, tokoh ormas, 

pejabat agama dan cendekiawan muslim) dengan elit kekuasaan (the rulling elite) yakni 

kalangan politisi dan pejabat negara. Salah satu contoh, pernah terjadi pada tahun 1933 yang 

memberlakukan ketentuan hukum Mâliki berkaitan dengan perwalian dalam nikah dan 

wewenang untuk memaksa menikah bagi wanita yang berada di bawah perwaliannya. 

Kemudian pada tahun 1960 Sudan mencabut antara aturan tahun 1933 dan menegakkan 

berbagai tentuan baru yang diambil dari mazhab Hanâfi dalam hal kebebasan menentukan 

pasangan. Namun beberapa ketentuan mazhab Mâliki yang dianggap cocok masih tetap 

diberlakukan. Begitupun dengan Malaysia, meskipun mayoritas Muslim Malaysia bermazhab 

Syafi‘i namun dalam penentuan praktik hukum Islam harus ada kendali sultan-sultan yang 

memimpinnya mengingat Semenanjuang Malaysia pada waktu itu memang dikuasai kerajaan 

Islam yang dipimpin langsung oleh sultan seperti di kerajaan Johor, Malaka, Kelantan, dan 

Trengganu.
39

 

Di Indonesia wacana qanun telah ada sejak awal pendirian bangsa Indonesia yang 

ditandai dari ide untuk memasukkan kewajiban melaksanakan syariat bagi pemeluk agama 

Islam. Ide ini tidak mendapat respon positif dan kemudian berubah pola pasca runtuhnya Orde 

Baru seiring dengan ditetapkannya kebijakan otonomi di berbagai daerah. Banyak Perda 

Syariat bermunculan di berbagai daerah, seperti Aceh, Padang, dan lainnya. Bahkan Aceh 

langsung menggunakan kata Qanun untuk Perda-nya. Kitab-kitab fiqh yang datang bersamaan 

dengan datangnya Islam ke Indonesia, pasti akan mengalami perkembangan dan dinamika 

tersendiri. Secara umum, kitab fiqh yang datang ke Indonesia banyak mengadopsi atau 

bahkan hasil dari kreasi yang dibuat Imam Syafi‘i. Oleh karena itu, produk hukum Islam 

Indonesia kebanyakan menggunakan mazhab ini. Namun demikian, bukan berarti pendapat 

                                                 
38

 A. Mukti Ali, Alam Pikiran Islam Modern di India dan Pakistan (Bandung: Mizan, 1998), 182. 
39

 John L. Esposito, Ensiklopedi Oxford Dunia Islam (Jakarta: Mizan, 2000), 329. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     48 

Imam mazhab lain dalam persoalan fiqh tidak ada atau tidak hidup, bahkan cukup signifikan 

pada beberapa persoalan melahirkan persoalan yang cukup unik di dalam menetapkan hukum 

Islam menjadi hukum positif di Indonesia. Sementara itu, adanya Qanun al-Ahkam juga 

memiliki kekurangan. Ketika hukum Islam dirumuskan ke dalam bentuk undang-undang atau 

peraturan, maka ia bisa ditentang, dicabut, dianggap keliru oleh masyarakat dan penguasa, 

sebagaimana layaknya hukum undangundang sipil yang lain. Hal ini dapat dikonotasikan 

pengurangan kewibaan hukum Islam. Sebagai contoh kasus di Indonesia bisa kita lihat 

bagaimana sejarah ditetapkannya Undang-Undang Perkawinan No. 1 Tahun 1974 yang 

ditentang oleh banyak pihak, baik dari kalangan orang Islam sendiri maupun non-muslim, 

yang terjadi baik sebelum maupun sesudah Undang-Undang itu ditetapkan dan disahkan. 

Banyak analis dan pengamat politik Indonesia yang yakin bahwa saat pelembagaan hukum 

Islam Nomor 1 Tahun 1974 sedang digodok, hubungan antara Islam dan Negara sebenarnya 

sedang berada dalam posisi yang tidak menguntungkan. Pelembagaan terhadap 

UndangUndang Perkawinan Nomor 1 tahun 1974 ini dapat dipandang sebagai sikap diametral 

dari tokoh politik Muslim terhadap pemerintah.
40

 

Bila ditarik ke belakang, ketegangan dinamis antara kaum muslim santri dan kelompok 

muslim yang lebih sinkretis. Kelompok kedua ini terkonsentrasi dalam golongan penguasa 

dan juga masyarkat abangan.
41

 Pertentangan kedua kelompok ini dimanfaatkan Pemerintah 

kolonial Belanda untuk melanggengkan kekuasaannya di Indonesia. Dengan memanfaatkan 

norma adat dan tradisi yang sebelumnya telah dianut mereka mempertentangkan keberlakuan 

norma Islam dalam masyarakat yang sudah menganut agama Islam. G.A. Wilken memandang 

bahwa aturan-aturan adat telah mempunyai akar yang kuat di desa-desa, semenjak sebelum 

kehadiran agama Islam. Masuknya Islam sejak periode awal antara abad keduabelas hingga 

abad keenam belas, dan pembentukan keajaan-kerajaan Islam hanya memberikan pengaruh 

yang terbatas pada peran hukum adat dalam administrasi peradilan di Indonesia. Atas dasar 

inilah para ilmuwan tersebut terutama pada abad ke 19 dan 20 mempromosikan adat tempatan 

sebagai sumber utama legitimasi hukum di Indonesia. Dalam pandangan ini hukum Islam 

                                                 
40

 M. Syafi‘i; Anwar, Pemikiran dan Aksi Islam Indonesia: Sebuah Kajian Politik Tentang Cendekiawan 

Muslim Orde Baru (Jakarta: Paramadina, 1995), 17. 
41

 Imam Tholkhah, Anatomi Konflik Politik di Indonesia: Belajar Dari Ketegangan Politik Varian di 

Madukoro (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2001). 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     49 

hanya dipertimbangkan sejauh ia bisa diterima oleh salah satu system hukum yang utama dari 

adat. Dari sinilah lahir teori resceptie.
42

 

Berbeda dengan para pemikir di atas, para ilmuwan belakangan seperti B.W. Andaya 

dan J. Johns meyakinkan doktrin Islam telah memainkan peranan yang sangat penting dalam 

kehidupan kerajaan. Hal ini benar khususnya di Aceh dan malaka selama masa-masa awal 

Islam di Asia Tenggara. Ajaran mistis Islam, menurut mereka telah membawa etos Islam ke 

dalam kehidupan, masyarakat Indonesia, sehingga melahirkan symbol-simbol rasional untuk 

terbentuknya sebuah kerajaan yang bersatu dan teratur. Pandangan ini berpendapat bahwa 

walaupun kekuatan adat local telah termanifestasi ke dalam masyarakat Indonesia, namun 

hokum Islam juga efektif pada level komunal dan berhasil memodifikasikan beberapa praktek 

hokum, terutama dalam bidang-bidang hokum keluarga dan nilai-nilai sosial.
43

 

Dua kelompok di atas mewakili pandangan yang bevariasi tentang hubungan  antara 

kelompok Islam dan kelompok yang mempertahankan hukum adat di Nusantara. Pergumulan 

anatara kedua sistem hukum ini dapat digambarkan sebagai suatu spekulasi dimana satu 

sistem berusaha mengalahkan sistem yang lainnya. Inilah sesungguhnya yang dikehendaki 

oleh belanda lewat adatrecht. Mereka menampilkan suatu ketentuan untuk menempatkan 

hukum Islam di bawah sistem hukum adat. Bukti perbedaan antara kedua sistem hukum 

begitu jelas pada waktu itu, sehingga meyakinkan Belanda akan kemustahilan adanya solusi 

yang harmonis antara keduanya. Pada saat-saat munculnya konflik antara kedua sistem 

hukum tersebuit, kebijaksanaan Belanda secara sistematis pasti akan memihak kepada hukum 

adat. Hal ini tampak jelas dalam kasus peperangan antara kaum muda dan kaum tua dalam 

perang padri selama paro pertama abad ke sembilan belas di minangkabau. Pendekatan 

konflik yang digunakan dalam kebijaksanaan Belanda dengan demikian memang merupakan 

suatu paradigma yang diperlukan, yang dengannya para ilmuan Belanda mampu untuk 

berargumen bahwa konflik yang kekal dan tak terekonsiliasikan antara kedua sistem hukum 

Islam dan adat senantiasa muncul. 

Namun begitu kepercayaan yang umum ini sesungguhnya tidak merefleksikan realitas 

masyarakat Indonesia yang sesungguhnya, dimana hukum Islam dan hukum adat mampu pada 

sebagian besar kasus utnuk hidp berdampingan. Memang benar dalam beberapa aspek 

                                                 
42

 B. ter Haar, Adat Law in Indonesia (Jakarta: Bhratara, 1962), 10–14. 
43

 Ahmad Ibrahim, Sharon Siddique, dan Yasmin Hussain, Readings on Islam in Southeast Asia 

(Singapore: Institute of Southeast Asian Studies, 1985), 20. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     50 

terdapat perbedaan pandangan antara kedua sistem hukum,
44

   suatu situasi di mana dalam 

proses pembuatan keputusan hukum kemungkinan munculya konflik merupakan hal yang 

wajar. Namun dalam masyaarakat Indonesia hukum adat dan hukum Islam secara tipikal 

berjalan berdampingan dengan lancarnya sesuai dengan jurisdiksinya masing-masing, 

meskipun kadang-kdang keduanya saling beroposisi.
45

 

Selanjutnya kajian yang baru menganai hubungan Indonesia antara kedua sistem ini 

mengindikasikan bahwa secara historis senantiasa muncul usaha-usaha yang konsisten untuk 

mengakomodasi kedua sistem hukum tersebut.
46

 Usaha-usaha untuk merekonsiliasi kedua 

sistem hukum tersebut pada tataran teoritis maupun praktis merupakan manifestasi dari 

keinginan umum untuk mengakomodasikan praktek-praktek hukum Islam di Indonesia. Di era 

selanjutnya, para pemikir pembaharuan teologis seperti Harun Nasution, Nurcholish Madjid, 

Amin Rais, Syafi'i Ma'arif dan Azyumardi Azra,  berusaha meyakinkan umat Islam bahwa 

negara Indonesia yang berdasarkan Pancasila dan UUD 45 adalah sudah sesuai dengan 

prinsip-prinsip pokok Islam. Menurut mereka,  Pancasila dengan Piagam Madinah sama-sama 

mengajak kepada  kalimah sawa (kata yang sama) yang mengatur proses sosial politik dari 

sebuah komunitas keagamaan yang bersifat heterogen. Kelompok ini menawarkan konsep 

yang mengesampingkan segi formal dan legal Islam, tetapi mengembangkan Islam substantif 

– meminjam istilah Munawir Syadzali – bukanlah theocratic state tetapi religious state. 

Bedanya, yang pertama menekankan formalisme  dan legalisme ideologis yang menghendaki 

konstitusi negara  yang secara tegas didasarkan kepada Islam (Islam sebagai ideologi negara) 

dan menghendaki agar masalah kenegaraan berada di tangan pemimpin agama. Sedangkan 

yang kedua (religious state) yang  kendatipun secara legal – formal tidak mendasarkan 

konstruk negara kepada ideologi Islam tetapi memperhatikan nilai-nilai Islam.
47

 

Terserapnya ajaran agama (Islam) dalam Peraturan Perundang-undangan diperlukan 

bagi pencari keadilan yang beragama Islam untuk tertibnya administrasi, fasilitasi, dan 

pengawasan guna menghindari penyalahgunaan, dan penyelesaian sengketa. Di era reformasi 

secara politis-yuridis posisi hukum Islam telah mengalami kemajuan dengan adanya 

keberpihakan pemerintah terhadap umat Islam untuk melegalisasi syari‘at Islam menjadi 

hukum nasional, walaupun masih sebatas diwilayah hukum privat yang berkenaan dengan 

                                                 
44

 Haar, Adat Law in Indonesia, 163. 
45

 M. B. Hooker, Adat Law in Modern Indonesia (California: Oxford University Press, 1978), 97. 
46

 Ibid., 106. 
47

 Bahtiar Effendy, Repolitisasi Islam : Pernahkah Islam Berhenti Berpolitik (Bandung: Mizan, 2000), 

72–73. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     51 

ubudiyah dan muamalah (perdata Islam). Sedangkan diwilayah hukum publik yang 

berhubungan dengan jinayah (pidana Islam), sampai sekarang hanya dalam bentuk wacana 

para ahli hukum sebagai naskah akademis. 

 

KESIMPULAN 

Transformasi wahyu menjadi legislasi hukum terjadi setelah wafatnya Rasulullah 

dimana peran dan tugas beliau beralih kepada para mujtahid. Kemunculan paradigma hukum 

positif di era modern memaksakan legislasi wahyu menjadi norma perundang-undangan yang 

menggeser otoritas dari Allah SWT sebagai pembuat hukum tetapi telah menjelma ke dalam 

hukum penguasa.  

Islam sebagai sebuah sistem hukum memuat asas-asas yang universal dapat 

berkembang dengan sistem hukum positif yang dianut di Indonesia. Namun dari sisi lain 

tantangan politik, ekonomi dan kultural menempatkan legislasi hukum syari`ah secara legal 

formal bergantung pada karakter poilitk dari penguasa di berbagai era. Perkembangan ini di 

era terakhir sudah menunjukkan adanya kecenderungan Pemerintah untuk menerima Hukum 

Islam sebagai bagian dari sumber hukum Nasional di samping hukum adat dan hukum 

warisan kolonial terutama Belanda. Oleh karen itu, pandangan penulis terhadap politik hukum 

dan transformasi wahyu ke legislasi pada negara Indoensia ini, tidak boleh menyampingkan 

norma wahyu yang diturunkan oleh Allah Ta‘ala serta penguasa wajib dan tunduk terhadap 

wahyu tersebut, karena wahyu telah mengatur semua aspek kehidupan manusia yang ada di 

muka bumi ini. 

 

REFERENSI  

Abdul Wahab Khalaf. ILM USUL AL-FIQH, 1978. 

Al-Abyayi, Ibrahim. Sejarah Al-Qur’an. Jakarta: PT. Rineka Cipta, 1992. 

Ali, A. Mukti. Alam Pikiran Islam Modern di India dan Pakistan. Bandung: Mizan, 1998. 

Ali, Mohammad Daud. Hukum Islam : Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di 
Indonesia,. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1999. 

Amal, Taufik Adnan. Islam dan tantangan Moderennitas. Bandung: Mizan, 1994. 

Anwar, M. Syafi‘i; Pemikiran dan Aksi Islam Indonesia: Sebuah Kajian Politik Tentang 

Cendekiawan Muslim Orde Baru. Jakarta: Paramadina, 1995. 

Ash-Shiddeqy, Hasbi. Sedjarah pertumbuhan dan perkembangan hukum Islam. Jakarta: 

Bulan Bintang, 1971. 

———. Sejarah Dan Pengantar Ilmu Al- qur’an. Jakarta: Bulan Bintang, 1980. 

Azizy, A. Qodri. Eklektisisme Hukum Nasional : (Kompetisi Antara Hukum Islam dan Hukum 

Umum). Yogyakarta: Gama Media Offset, 2004. 



 

 

 

 

 

Jurnal Hukum Respublica Fakultas Hukum Universitas Lancang Kuning     52 

Darmodiharjo, Darji, dan Shidarta. Pokok-Pokok Filsafat Hukum: Spa dan Bagaimana 

Filsafat Hukum Indonesia. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1995. 

Effendy, Bahtiar. Repolitisasi Islam : Pernahkah Islam Berhenti Berpolitik. Bandung: Mizan, 

2000. 

Esposito, John L. Ensiklopedi Oxford Dunia Islam. Jakarta: Mizan, 2000. 

Fachruddin, Fuad Mohd. Pemikiran Politik Islam. Jakarta: Pedoman Ilmu Jaya, 1988. 

Haar, B. ter. Adat Law in Indonesia. Jakarta: Bhratara, 1962. 

Hooker, M. B. Adat Law in Modern Indonesia. California: Oxford University Press, 1978. 

Ibrahim, Ahmad, Sharon Siddique, dan Yasmin Hussain. Readings on Islam in Southeast 

Asia. Singapore: Institute of Southeast Asian Studies, 1985. 

Khallaf, Abdul Wahab. Sejarah Pembentukan dan Perkembangan Hukum Islam. Jakarta: 

Rajawali Press, 2003. 

Nasroen, Harun. Ushul Fiqh 1. Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2001. 

Nasution, Harun. Akal dan Wahyu dalam Islam. 1 ed. Jakarta: Universitas Indonesia, 1986. 

Qardhawi, Yusuf. Keluwesan Dan Keluasan Syariat Islam Dalam Menghadapi Perubahan 

Zaman. Jakarta: Pustaka Firdaus, 1996. 

Rapar, J.H. FilsafatPolitik: Plato Aristoteles Augustinus Machiavelli. Jakarta: PT. Raja 

Grafindo Persada, 2001. 

Rosyadi, Abdu Rahmat, dan Rais Ahmad. Formalisasi Syariat Islam Dalam Perspektif Tata 

Hukum Indonesia. Bogor: Ghalia Indonesia, 2016. 

Rumokoy, Donald A., dan Frans Maramis. Pengantar Ilmu Hukum. Jakarta: Rajawali Press, 

2017. 

Sayis, Muhammad Ali. Tarikh al-fiqh al-Islami: Kalimat fi tarikh al-tashri al-Islami. Al-

Tabah 1 edition. Mesir: Dar al-Fikr, 1999. 

Sihaloho, Helen Sondang Silvina Sihaloho. ―Perbandingan Asas Legalitas Kitab Undang-

Undang Hukum Pidana (KUHP) dan Hukum Islam.‖ Jurnal Hukum Respublica 21, 

no. 1 (1 November 2021). 

Sjadzali, Munawir. Islam dan Tata Negara : Ajaran, Sejarah dan Pemikiran. Jakarta: UI 

Press, 1993. 

Soleh, A. Khudori. Pemikiran Islam Kontemporer. Yogyakarta: Penerbit Jendela, 2003. 

Sukadja, Ahmad. Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945: Kajian Perbandingan 

tentang Dasar Hidup Bersama dalam Masyarakat yang Majemuk. Jakarta: Universitas 

Indonesia, 1995. 

Syarifudin, Amir. Ushul Fiqih Jilid I. Jakarta: Kencana Prenada Media Grup, 2011. 

Taha Jabir al-Alwani. Usul al-Fiqh al-Islami: Source Methodology in Islamic Jurisprudence. 

Kuwait: Muassah Ali Shubi, 1988. 

Tholkhah, Imam. Anatomi Konflik Politik di Indonesia: Belajar Dari Ketegangan Politik 

Varian di Madukoro. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2001. 

Tohari, Chamim. ―FIQH KEINDONESIAAN: Transformasi Hukum Islam Dalam Sistem 

Tata Hukum Di Indonesia.‖ Analisis: Jurnal Studi Keislaman 15, no. 2 (Desember 

2015). 

Wahyuni, Sri. Politik Hukum Islam Pasca Orde Baru. Yogyakarta: Gapura Publishing.com, 

2014. 

Yanggo, Huzaemah Tahido. Pengantar Perbandingan Mazhab. Jakarta: Logos, 2003. 

Zaydan, `Abd al-Karim. al-Wajiz fi usul al-fiqh. Matba`at Salman al-A`zam, 1974. 
 

 


