Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

NILATAGAMA DAN BUDAYA DALAM PANTUN NIKAH
KAHWIN MASYARAKAT MELAYU BENGKALIS

UlulAzmi

Fakultas [lmu Budaya, Universitas Lancang Kuning, Pekanbaru

Abstrack

The values of faith and worship are inseparable elements in the life
of Bengkalis society. This is reflected in the life of the individual since his/
her childhood to his/her adulthood. These values are also portrayed in
“Pantun Nikah Kawin” in which it provides advices for the new wedded
couple in order they may get happiness in their life. Those advice are taken

from Islamic guidance to guide the life.

Key word: faith, worship, and pantun

I. PENDAHULUAN

Berbicara tentang nilai menurut
Wisnu Trihanggoro nilai akan
melibatkan persoalan-persoalan
mengenai “objek yang bernilai”,
“manusia yang menilai”, nilai sebagai
konsep ukuran”, dan pembenaran atas
hasil penilaian”.! Konsep ukuran yang
digunakan untuk menilai sesuatu
umumnya dari segi baik-buruk, indah-
jelek, wajar-tidak wajar, dan
sebagainya. Konsep nilai dapat dirujuk
pada harta, pencapaian, personalitas,
sifat, watak, atau cara hidup yang
memberi kebahagiaan dan ketenangan
hidup.? Biasanya, konsep nilai ini telah
digunakan bersama-sama dengan
konsep norma, sebagai sesuatu yang

diinginkan, dikehendaki atau yang
dianggap paling ideal oleh seseorang,
komunitas, atau masyarakat. Jadi,
seseorang, komunitas, atau
masyarakat yang melakukan penilaian
berarti sedang menerapkan konsep
ukuran atas objek yang bernilai; atau
sedang melakukan pilihan-pilihan
diantara objek-objek yang diinginkan
dan yang tidak diinginkan. Nilai sebagai
konsep ukuran dapat diperoleh dari
agama, moral, adat, dan undang-
undang. Hasil penilaian disebut sebagai
“pembenaran atas penelitian.”

Pada kenyataan, tidak semua
pembenaran atas penelitian itu
selamanya sesuai dengan nilai yang
melekat atau dilekatkan pada objek.

" Wisnu Trihanggoro, 1994 “Penilaian Terhadap Kebudayaan.” Johanes Mardimin (ed). Jangan
Tangisi Tradisi. Yogyakarta : Penerbit Kanisius, hal. 48
2 Norazit Selat. 1989. Konsep Asas Antropologi. Kuala Lumpur : Dewan Bahasa dan pustaka, hal. 85

73



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

Bahkan pembenaran atas
penilaian yang dihasilkan oleh
seseorang, komunitas, atau
masyarakat atas objek yang sama bisa
berbeda dari pembenaran atas
penilaian yang dihasilkan oleh
seseorang, komunitas, atau
masyarakat lainnya. Misalnya, pada
suatu ruang dan waktu, nilai-nilai
tertentu dipandang benar dan
diterapkan dalam masyarakat, tetapi
pada ruang dan waktu yang lain, ia
dianggap salah dan diubah atau
ditinggalkan. Hal ini memperlihatkan
bahwa suatu penilaian pada dasarnya
bersifat sementara, sampai
ditemukannya konsep ukuran yang
diyakini kebenarannya dan
dipertahankan dalam ruang dan waktu
yang relatif lama. Jelasnya, sangat kecil
kemungkinan pembenaran atas
penilaian yang dihasilkan itu benar-
benar sesuai atau mencerminkan
objek yang bernilai.

Sebenarnya, perbedaan
pembenaran atas penilaian itu adalah
hal yang wajar terjadi dan dapat
dipahami mengingat banyak faktor
yang turut berpengaruh dalam proses
penilaian, yaitu pemahaman si penilai,
konsep ukuran yang digunakan,
kondisi psikologis si penilai, serta ruang
dan waktu penilaian itu dilakukan. Oleh
kerana itu, dalam keadaan yang
sesungguhnya, nilai dengan segala

unsurnya dapat menjadi objek yang
berpeluang untuk dinilai. Dengan kata
lain, nilai itu sendiri tidak bebas dari
penilaian. Dalam bahasa sederhana,
perbedaan tersebut menyangkut
persoalan “objektivitas penilaian.”

Dalam teori nilai, terdapat dua
paham yang berlawanan dalam
menentukan persoalan objektivitas
penilaian, yaitu objektivisme dan
subjektivisme. Bagi penganut
objektivisme, objeklah yang
menentukan penilaian. Objektivitas
suatu penilaian benar-benar ada pada
objek sehingga tanpa diberikan
penilaian pun, objek itu sendiri telah
mempunyai nilai. Sementara penganut
subjektivisme memandang sebaliknya,
subjeklah yang menentukan penilaian.
Objek itu sendiri adalah hampa nilai.
Objek barulah bernilai setelah subjek
memasukkan nilai ke dalamnya. Jadi,
tanpa hubungan subjek atau objek, nilai
itu tidak akan ada.?

Kedua paham itu mempunyai
kelemahannya masing-masing.
Keduanya memisahkan sedemikian
rupa kedudukan subjek dan objek.
Padahal, keduanya merupakan
persoalan yang berhubungan erat
dalam proses penilaian dan tidak
dapat diabaikan peranannya.
Misalnya, dari segi objek tampak
adanya unsur kegunaan dan

3 Sidi Gazalba, 1989. Masyarakat Islam: Pengantar Sosiologi dan Sosiografi. Cet. Ke.2 Jakarta.:

Bulan Bintang, hal. 217)

74



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

kepentingan; sedangkan dari segi
subjek adalah unsur kepentingan,
penafsiran, dan penghargaan.*

Menyadari akan kelemahan
kedua paham tersebut, kemudian
muncul paham yang baru, yaitu
intersubjektivisme.® Penganut
intersubjektivisme berupaya
mempertemukan pandangan dari
pelbagai subjek atau objek yang
bernilai. Kesamaan pandangan mereka
diantaranya dengan melihat luasnya
pengaruh nilai itu dalam seluruh
kegiatan subjek; lamanya pengaruh nilai
tersebut dirasakan atau dianut oleh para
subjek; kegigihan mereka dalam
memperjuangkan, mempertahankan
dan mungkin juga disertai kebanggaan
para pendukungnya. Jadi, jika semua
kesamaan pandangan itu terpenuhi,
berarti nilai itu mempunyai pengaruh
yang dominan, sekaligus dapat
digunakan untuk menentukan
objektivitas penilaian.

II. KONSEP

II.1 ADAT DALAM
MASYARAKAT
MELAYU

Masyarakat Melayu Bengkalis
dari waktu ke waktu hidup dalam

lingkungan adat. Mereka memandang
tinggi adat dan menjaganya sedemikian
rupa agar tidak dilupakan atau lenyap,
apalagi dilanggar oleh anggota
masyarakat. Kesetiaan dan kepatuhan
mereka terhadap adat terungkap
dalam ungkapan adat ini: hidup
dikandung adat, mati dikandung
tanah, biar mati anak, asalkan
jangan mati adat.

Menurut orang Melayu, adat
bertujuan untuk menciptakan suatu
masyarakat yang teratur dan memenuhi
syarat keamanan dan keadilan bagi
setiap anggotanya atau untuk
mewujudkan harmoni di kalangan
cerdik pandai yang berbeda paham
atau pendapat. Adat mendatangkan
yang baik dan menghilangkan yang
buruk; membuang yang keruh dan
mengambil yang jernih.®

Kata adat adalah istilah dari
Bahasa Arab adah. Istilah ini telah
diterima oleh semua penutur Bahasa
Melayu di Nusantara dengan arti
“kebiasaan” atau “kelaziman”, seperti
apa yang dikatakan oleh Norazit Selat
yaitu :

adat adalah suatu bentuk tingkah
laku dan cara manusia berpikir
yang telah ada dan dipraktikkan

4 Rachmat Djoko Pradopo. 1986. “Estetika Resepsi dan Teori Penerapannya” dalam Sulatin Sutrisno
dkk (ed). Bahasa dan Budaya. Yogyakarta : Gadjah Mada University Press, hal : 44

5 Op Cit. Trihanggoro 1994, hal. 51

5 Norazit Selat. 1997. “Adat: Antara Tradisi dan Kemodernan.” Norazit Selat, dll. (ed) Meniti
Zaman masyarakat Melayu Antara Tradisi Dan Modern. Kuala Lumpur: Akademi Pengajian Melayu,

Universiti Malaya, hal. 36

75



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

sejak lama sehingga dianggap
sebagai tradisi. Termasuk di dalam
konsepsi ini adalah cara hidup
sehari-hari dan pola-pola budaya
yang jelas dilihat melalui
praktiknya.’

Berdasarkan pengertian diatas
dapat dipahami bahwa setiap tingkah
laku dan cara berpikir manusia belum
dapat dikatakan sebagai adat dan
tradisi, kecuali setelah di praktikkan
dalam waktu yang lama dan diturunkan
dari generasi ke generasi. Ada saatnya
penerimaan suatu amalan atau praktik
itu diperkokoh oleh hukum adat
sehingga siapa pun yang melanggar,
lebih-lebih bila dilakukan dengan
sengaja, akan terkena sanksi sosial.
Meskipun hanya bersendi pada
kebiasaan atau kelaziman, adat turut
berperan dalam pembentukan tradisi.
Dalam pengertian yang sederhana,
tradisi adalah cara lama orang
melakukan sesuatu di dalam semua
aspek kehidupan.®

Konsep adat yang bersumber dari
falsafah alam yang dilestarikan oleh
masyarakat Melayu dari waktu ke
waktu dapat dibagi pada empat bagian,
yaitu: 1) Adat sebenarnya adat; 2) Adat
yang diadatkan; 3) Adat yang teradat;
dan 4) Adat yang diistiadatkan.’

7 Op Cit. Norazit Selat, 1989, hal .1
8 Op Cit. Norazit Selat, 1997, hal. vi

2.

Adat sebenarnya adat. Adat ini
berdasarkan pada hukum alam,
hubungan kausalitas yang hakiki,
abadi, dan tidak berubah.
Hubungan ini dipelajari dan
dialami oleh anggota masyarakat,
kemudian dijadikan peraturan,
yaitu: adat air cair, membasahi;
adat api panas, membakar.
Kepekaan mereka terhadap alam
sekitar dapat membantu mereka
menjadi pedoman dan teladan
hidup.

Adat yang diadatkan. Adat ini
mengacu pada tindakan dan
pengamalan, bukan pada
dasarnya (tetap). Adat ini
dimaksudkan sebagai peraturan
hidup yang ditentukan
berdasarkan musyawarah dan
mufakat yang mesti ditaati semua
orang, yaitu yang terungkap
dalam bulat air di pembuluh;
bulat kata dimufakat. Adat itu
akan tetap berlaku selama masih
dipraktikkan. Sebaliknya, ia dapat
berubah mengikuti kehendak
alam atau keadaan. Kalaupun
berubah, ia tidak secara tiba-tiba,
dan keputusannya tetap diambil
dengan jalan musyawarah dan
mufakat.

Adat yang teradat. Dalam
masyarakat Melayu tidak sedikit

¢ Hanafiah S. M., A. M. 1970. Tinjauan Adat Minangkabau. Jakarta: Penerbit PT Grafiti Pers.,

hal.24-26

76



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

amalan yang dilakukan dalam
keadaan tertentu dan kemudian
diulang lagi tanpa menerima
perubahan. Adat dan kebiasaan ini
diterima oleh masyarakat tanpa
musyawarah atau ditetapkan lebih
dahulu. Misalnya, di dalam adat
perpatih, konsep ini dengan jelas
dapat dilihat dalam sistem
kekeluargaan yang berazaskan
perut dan suku, serta sistem
pewarisan yang berazaskan harta
pusaka untuk kaum perempuan.

4. Adat yang diistiadatkan adalah
perlakuan-perlakuan adat yang
menjadi amalan yang bercorak
untuk upacara, atau susunan adat
yang sifatnya lebih resmi, yaitu
upacara penobatan, penerimaan,
pemakaman, pernikahan dan
sebagainya. Perlakuan-perlakuan
adat ini bukan sesuatu yang azasi.
Kerana itu, ia dapat diubah atau

disesuaikan mengikuti
perkembangan waktu dan
keadaan.

Yang adat hendak kami isikan
Yang lembanga hendak kami tuang
Yang janji hendak kami tunaikan
Itulah hajat kami datang betandang

Simpai berlilit pasak beliung

Tali pengikat dayang lepaskan
Nilai duit tidak dihitung

Janji adat yang di prioritaskan

© Bahari, 20 Januari 2007
" M.Nasir, 25 Januari 2007

Tepung tawar adat Melayu
Pusaka lama sejak dahulu

Untuk memberi do’a dan restu
Kepada pasangan pengantin baru'®

Makan durian kupas kulitnya
Supaya tangan tidak terluka

Sebutkan saja apa adatnya
Kami penuhi sekarang juga'!

III. PEMBAHASAN

III.1 PANTUN ISLAM
DALAM KEHIDUPAN

ORANG MELAYU

Mengkaji tradisi Melayu,
sebagaimana mengkayji adat, meliputi
bidang kehidupan yang sangat luas,
salah satunya adalah agama dalam hal
ini Islam. Orang Melayu mempunyai
tradisi agama sendiri, yang bentuk,
corak, dan jenisnya berbeda dengan
tradisi agama bukan-Melayu. Tradisi
mereka melahirkan kebudayaan
Melayu yang merupakan perpaduan
antara nilai-nilai Islam yang universal
yang berdasarkan pada kaidah naq]i,
dan nilai-nilai adat yang bersifat lokal
yang berdasarkan pada kaidah aqli.
Tidaklah berlebihan jika dikatakan
bahwa kebudayaan ini dapat menjadi
disiplin sains kemasyarakatan dan
kemanusiaan.'? Ta mempunyai model
tersendiri sebagai aktualisasi nilai-nilai

2 Mustafa Haji Daud, 1994. Tamadun Islam. Kuala Lumpur: Penerbit Utusan Publications &

Distributors Sdn.Bhd., hal. 220

77



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

Islam di Melayu, yang keberadaannya
berbeda dengan aktualisasi nilai-nilai
Islam di kawasan lain, yaitu Timur
Tengah, Eropa, Afrika, dan

sebagainya. Misalnya, cara
berpakaian, adat pernikahan,
pembagian  harta  warisan,

penyambutan Idul Fitri dan Idul Adha,
dan beragam seni (kesusastraan, seni
suara, seni ukir, dan lainnya).

Islam yang dianut oleh mayoritas
masyarakat Melayu dan Asia Tenggara
pada umumnya adalah Islam yang
bermadzhab Ahlussunnah wal
Jama’ah. Dalam bidang aqidah
mengikuti ajaran Imam Abu Hasan al-
Asy’ari. Dalam bidang fikih mengikuti
mazhab Imam Syafi’1. Madzhab ini,
begitu juga madzhab lain yang terkenal,
kecuali madzhab Hambali,
menghormati dan menerima
keberadaan adat, yang dalam istilah
usul fikih urf, sebagai sumber
tambahan dalam undang-undang
Islam." Islam dan adat bersama-sam
membina dan membentuk pribadi dan
jati diri mereka, sejalan dengan adat
(menghilangkan yang buruk dan
menimbulkan yang baik) dan dengan
syara’ (menyuruh berbuat baik dan
mencegah berbuat jahat).'

Selain itu, keberadaan kedua nilai
itu dapat saling melengkapi dan
menguatkan, bahkan saling berkaitan
erat di dalam wadah yang bernama
Melayu. Begitu menyatunya kedua
nilai tersebut hingga dikatakan bahwa
adat Melayu dan Islam ibarat isi dan
kuku, tak terpisahkan.'> Ungkapan-
ungkapan berikut ini secara jelas
menggambarkan betapa kuatnya
keterkaitan Islam dan adat Melayu
sehingga dapat membentuk sikap,
watak, dan perilaku positif dalam
kehidupan mereka, seperti pantun
dibawah ini.

Bergerak semua sekalian kami

Kami bergerak berbekalkan pinang
Maksud kedatangan bersilaturahmi
Anjuran agama yang kita pegang’’

Tangan diulur maaf dipinta
Itu tanda budaya Islami
Buah tangan puan minta
Ambillah ini amplop berisi'’

Makna dari bait pertama baris ketiga,
Maksud kedatangan bersilaturahmi
merupakan kalimat yang menunjukkan
bahwa orang Melayu selalu
menjunjung tinggi sikap kebersamaan,
persatuan sesama insan yang

B Harun Nasution, 1985. Teologi Islam: aliran-aliran Sejarah Analisa perbandingan. Cet. Ke-5.
Jakarta yayasan Penerbitan universitas Indonesia, hal.65

“ (Q.S. 3:114;4:125)

®  Norazit Selat & Zainal Abidin Borhan, 1996. “Pantun Budi: Satu Analisis nilai.” Wan Abdul kadir
Yusoff, (Peny.).Pantun Manifestasi minda masyarakat. Kuala Lumpur: Akademi pengajian Melayu

Universiti Malaya, hal. 3
®  Abu Bakar, 18 March 2007
7 M. Nasir, 25 Januari 2007

78



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

menunjukkan watak dan perilaku yang
sangat terpuji. Sikap silaturahim juga
merupakan anjuran agama, seperti
yang tertulis dalam baris keempat bait
pertama Anjuran agama yang kita
pegang, orang Melayu terbentuk oleh
perilaku Agama Islam yang diimaninya,
bagi orang Melayu agama bukan
sebagai hiasan atau pelengkap namun
merupakan sebuah pegangan hidup
yang djalani dari kecil sampai ajal
menjemput nyawa.

Jelasnya, Islam dan adat
merupakan nilai-nilai fundamental bagi
orang Melayu. Keduanya saling
melengkapi sebagai nilai utama dan nilai
pelengkap. Namun, dalam praktiknya,
ada nilai utama yang abadi dan
berubah; ada juganilai pelengkap yang
abadi dan ditinggalkan.'® Dengan kata
lain, keduanya maempunyai dasar yang
tetap dalam perubahan. Walaupun
masing-masing berasal dari sumber
yang berbeda, keduanya dapat saling
mengisi, melengkapi, dan memperkuat
satu sama lain sehingga tak
terpisahkan. Dari peraturan nilai-nilai
utama inilah kemudian watak,
kepribadian, dan jati diri Melayu
dibina, dibentuk, diorientasikan pada
budi, yang tujuannya untuk
menghasilkan manusia yang budiman.

'8 Ibid. hal. 28

II1.2 BUDI DALAM
KEHIDUPAN ORANG
MELAYU

Dalam diskursus masyarakat

Melayu tradisional, budi ditempatkan
pada tingkatan nilai yang tertinggi dan
terhormat. Ini berarti bahwa budi telah
dijadikan sebagai salah satu azas
penting dari ukuran penilaian dan
sekaligus dianggap sebagai sesuatu
yang dikehendaki dan disanjung oleh
masyarakat Melayu. Oleh kerana itu,
wajar jika keseluruhan nilai mereka
juga diorientasikan pada budi.

Budi adalah orientasi nilai didalam
diri manusia, suatu struktur dalam atau
batin. Budi lahir dan dilahirkan oleh
kemanusiaan dan keimanan,"
kemudian diperkuat melalui pelbagai
wadah, diantaranya pantun. Fungsinya
adalah untuk membimbing dan menjadi
pedoman hidup dalam menentukan
arah kehidupan, khususnya dalam
hubungan sosial-budaya dan spiritual.
Inilah pengertian asal atau pengertian
sempit tentang budi.

Kemudian kalangan cerdik pandai
Melayu pada masa lalu, yaitu pawang,
bomoh, dukun, dan penguasa adat,
mengembangkan dan memperluas
konsep budi itu menjadi konsep yang
tersusun kedalam rumpun atau gugusan
(dalam arti luas). Artinya, budi yang
semula merupakan struktur dalam atau

% |brahim Bustami, 1960. Budi dalam Kehidupan Diri dan Masyarakat. Medan: Penerbit Pustaka

Indonesia, hal.9

79



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

batin (deep structure), kemudian
menjadi struktur dalam atau batin dan
struktur luar atau lahir (surface
structure) sekaligus. Pengembangan
ini tampak dari penggunaan dan
penerapan budi dalam interaksi sosial
dan spiritual. Hasil pengembangan itu
menjadikan budi mempunyai rumpun
atau gugusan yang berurutan, yaitu
akal-budi, hati-budi, budi-bicara,
budi-bahasa dan budi-pekerti.?

Kulit dengan isi, luar-dalam,
lahir-batin, jasmani-rohani. Kulit, luar,
lahir, jasmani, merupakan struktur
luaran (surface structure) atau
permukaan, fisik, material, fiil
meliputi persoalan budi-pekerti dan
budi-bicara dan budi-bahasa. Isi,
dalam, batin, rohani, merupakan
struktur dalam (deep structure)
meliputi akal-budi, dan hati-budi.”!

Dalam hubungan sosial-budaya
dan spiritual itulah budi dapat diketahui
sehingga ia mengandung dua struktur
sekaligus, yaitu struktur dalam dan
struktur luar. Di atas pelaksanaannya,
gugusan budi itu tidak dapat
dilepaskan dari interaksi manusia.
Secara umum, interaksi itu dapat
dikelompokkan ke dalam tiga bagian,
yaitu hubungan antar manusia,
hubungan manusia dengan alam, dan
hubungan manusia dengan Tuhan.
Manifestasi budi dalam hubungan

antarmanusia melahirkan, misalnya,
berbudi kepada diri sendiri, keluarga,
masyarakat, bangsa, dan budaya.
Hubungan manusia dengan alam,
misalnya, berbudi kepada tanah air dan
Negara; dan hubungan manusia
dengan Tuhan melahirkan berbudi
kepada Tuhan. Gabungan pelaksanaan
dari kedua gugusan budi itu bertujuan
untuk menghasilkan manusia yang
budiman, baik secara individu maupun
kelompok.

III.3 PANTUN BUDI ORANG
MELAYU

Budi adalah struktur dalam yang
membimbing dan menjadi pedoman
dalam menentukan arah kehidupan,
khususnya dalam sosial-budaya dan
spiritual. Ia senantiasa di junjung tinggi
oleh orang Melayu dalam segala hal.
Melalui budi mereka menyatakan
kehalusan dan keluhuran tradisi-
budaya sehingga kekuatan tradisi
budaya Melayu terkait erat dengan
budi. Oleh kerana itu, sejak kecil
mereka selalu di didik untuk berbudi
agar kelak menjadi orang yang
sempurna dan berguna bagi diri sendiri
dan masyarakat serta menyadari
dirinya sebagai makhluk tuhan, yang
dibuktikan melalui ketundukan
kepada-Nya. Pendidikan budi dengan
keseluruhan orientasi nilainya serta
perlakuannya disampaikan dan

20 Op Cit. Norazit Selat & Zainal Abidin Borhan, hal.29
21 Op Cit. Norazit Selat & Zainal Abidin Borhan, hal. 30

80



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

dijelaskan melalui pelbagai media, di
antaranya melalui pantun. Pantun yang
mengandung tema-tema budi di sebut
“Pantun Budi.”

Adapun masalah-masalah yang
diungkapkan dan diabadikan dalam
pantun budi adalah: kedudukan budi,
budi-bahasa dan budi-pekerti. Untuk
menganalisis masalah tersebut,
terkumpul 5 pantun budi dari etnis
masyarakat Melayu Bengkalis.
Walaupun jumlahnya terbatas, penulis
mencoba menganalisisnya.

Kedudukan budi sangat penting
dan berharga dalam kehidupan, sebab
dengan budi dapat mengantarkan
manusia menjadi orang yang sempurna
(lahir dan batin), dalam arti mampu
menempatkannya pada derajat,
harkat, dan martabat yang tertinggi.
Masyarakat Melayu menekankan para
ahli untuk berbudi atau menabur budi
dimana saja dan kapan saja, betapa
punkecilnya, karena ia mempunyainilai
yang amat berharga dan memberi nilai
kepada yang berbudi. Nilai budi itu
diketahui dan disadari oleh orang yang
berbudi; sebaliknya, yang tak bernilai
budi hanya diketahui oleh orang yang
tidak berbudi. Selain itu, budi tetap
memberi nilai kepada orang yang
berbudi, walaupun ia telah terpisah dari
alam dunia.

22 Bahari, 20 Januari 2007
2% Helmi, 2 Februari 2007

Banyak kuntum di tepi perigi
Disitu bebudak mainkan guli
Minyak harum pewangi budi
Gincu celak pecantik diri*?

Taji kerami taji yang sakti
Tiga dengan tuah berbudi
Bawaan kami perlambang sejati
Merupakan tanda kasih abadi*

Pantun di atas menggambarkan
bahwa sikap dan perilaku seseorang
ditentukan oleh prilaku atau akhlak
yang baik seperti yang diungkapkan
dalam baris ketiga dalam pantun di
atas, Minyak harum pewangi budi
vang memiliki makna tingkah laku
yang tidak bisa dipisahkan dari pribadi
dan kehidupan orang Melayu. Prilaku
yang baik diibaratkan seperti minyak
harum yang selalu menyebarkan
keharuman di mana ia berada. Begitu
juga dengan makna yang terkandung
dalam pantun kedua baris kedua yang
mengungkapkan tuah berbudi, dari
kalimat ini orang Melayu mengatakan
sungguh bertuahlah orang yang
memiliki budi bahasa yang baik,
sehingga banyak yang menyenangi dan
menyayanginya. Ini merupakan sebuah
indikator tentang seseorang yang
rendah hati tentulah anak yang
mempunyai budi pekerti (akhlak) yang
mulia dan bahasa yang baik.
Dikatakan dalam sebuah syair bahwa
Allah tidak menganugerahkan kepada

81



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

seseorang pemberian yang lebih baik
daripada akal dan adab (budi
pekerti).?* Pantun yang lain
mengatakan pula tentang minyak
harum pewangi budi merupakan
sebuah perlambangan yang
mencerminkan keharuman sikap
seseorang yang baik sehingga dikenal
banyak orang, seperti pantun di
bawah ini :

Berseri-seri intan baiduri

Bunga mangga didepan serambi
Wangi budi idaman hati
Muka lawa gairahkan suami®

Asam kandis mari dihiris
Manis sekali rasa isinya,
Dilihat manis dipandang manis
Manis lagi hati budinya

Burung balam burung serindit
Ketiga dengan burung ketitiran
Jangan dinilai dengan uang ringgit
Budi bahasa jadi takaran?®

Ungkapan pantun di atas mewakili
kehidupan orang Melayu yang selalu
mengutamakan kebaikan budi bahasa,
arti dari bait pantun pertama baris
ketiga,Wangi budi idaman hati
mengungkapkan orang Melayu sangat
senang dengan orang-orang yang
memiliki budi pekerti, sehingga

Bahari, 20 Januari 2007
Abu Bakar, 18 March 2007
Op cit, Ahmad Najieh, hal. 115

N B R R

82

dijadikan pilihan utama dalam
pemilihan jodoh atau pendamping
hidup. Arti dari bait kedua baris
keempat manis lagi hati budinya,
menerangkan bahwa yang paling
utama adalah budi bahasa seseorang
dari pada ketampanan dan kecantikan,
sehingga orang Melayu sering
mengungkapkan apalah guna wajah
cantik ataupun tampan tapi tidak
memiliki budi pekerti yang baik. Budi
bahasa jadi takaran arti dari bait
ketiga dari baris keempat ini
mengemukakan bahwa budi bahasa
menjadi sebuah pertimbangan dalam
mencari pendamping hidup, untuk apa
memiliki harta yang berlimpah namun
tidak dilengkapi dengan budi bahasa
yang tidak mencerminkan akhlak dan
tingkah laku orang yang beragama.

Ahmad Najieh menyebutkan pula
sebuah syair dalam bukunya bahwa
“suatu bangsa akan menjadi jaya dan
terhormat selama bangsa itu
mempunyai akhlak yang luhur dan
apabila bangsa telah kehilangan akhlak
yang luhur maka akan hilang pulalah
kejayaan atau kehormatannya”.?’
Dikatakan dalam hadis bahwa budi
pekerti (akhlak) yang baik adalah yang
paling berat timbangannya
“Sesungguhnya yang paling berat
(pahala) nya saat diletakkan di mizan
(timbangan) adalah akhlak yang baik”

Oemar Bakry, 1986, Akhlak Muslim, Bandung : Angkasa, hal. 12



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

(HR. Abu Daud dan Tirmizi).”® Nabi
bersabda dalam hadis lain “Orang
mukmin yang paling ssmpurna imannya
adalah yang paling baik akhlaknya
diantara mereka” (HR. Abu Daud dan
Tirmizi).”” Sementara itu orang yang
paling cinta dan dekat tempat
duduknya dengan Nabi pada hari
kiamat adalah yang paling baik
akhlaknya, Nabi bersabda
“Sesungguhnya diantara kalian yang
paling cinta kepadaku dan paling dekat
tempat duduknya denganku pada hari
kiamat adalah yang paling baik
akhlaknya diantara kalian”(HR.
Ahmad).*

Adapun mengenai bahasa
disebutkan oleh Nabi bahwa
perkataan (bahasa) yang baik
merupakan ciri-ciri orang beriman, hal
itu diungkapkan dalam sebuah hadis
yang berasal dari Abu Hurairah r.a
“Barang siapa beriman kepada Allah
dan hari akhirat hendaklah berkata baik
atau diam” (HR. Bukhari Muslim).*!
Seperti pantun dibawah ini.

Pasang tingkap ditepi huma

Tiang jenang jadi sandaran
Sebagai pelengkap pemanis kata
Secenang manisan jadi sebutan’

Ibid, hal. 20

Op cit, Oemar Bakry, hal. 22

Op cit, Musthafa Dieb Al Bugha, hal. 101
(Igbal, 19 Februari 2007

Amiruddin, 12 June 2007

8 8 8 8 BB

Duduk di batu seorang diri
Sekali sekali melambai tangan
Kalau begitu kata diberi
Mari kita berjabat tangan

Kalau betung jadikan galah
Letakkan papan di pinggir kota
Kalau tersandung kata yang salah
Jangan disimpan maaf dipinta®

Ungkapan pantun di atas
menerangkan kesopanan dan
kesantunan orang Melayu yang berbudi
bahasa yang lemah lembut, arti dari
bait pertama dari baris ketiga yang
berbunyi Sebagai pelengkap
pemanis kata, yang memiliki arti
bahwa orang Melayu selalu
menggunakan tutur kata yang indah,
sehingga orang yang diajak berbicara
akan merasa senang, sedangkan arti
dari bait kedua dari baris ketiga yang
mengatakan kalau begitu kata diberi
dan dilanjutkan dengan baris keempat,
mari kita berjabat tangan yang
merupakan sambungan dan isi dari
pantun tersebut mengungkapkan
sebuah perasaan senang mendengar
pembicaraan dari lawan bicaranya
sehingga ada kata gayung bersambut
yang artinya sebuah persetujuan dan
kesepakatan, biasanya kedua belah
pihak langsung berjabat tangan. Begitu

Amru Khalid, 2007, Berakhlak Seindah Rasulullah, Semarang, Pustaka Nuun, hal. 20

83



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

juga dengan bait pantun ketiga baris
ketiga dan keempat yang terungkap
dalam kalimat kalau tersandung kata
yang salah, jangan disimpan maaf
dipinta, yang memiliki kalimat budi
bahasa yang sangat tinggi, orang
Melayu berani meminta maaf kalau
seandainya berbicara tidak pada
tempatnya, orang Melayu meyakini
bahwa sebuah perbincangan dua arah
terkadang kala akan menimbulkan
kata-kata yang tidak mengenakkan
hati, suatu tuturan yang disampaikan
baik untuk kita belum tentu baik bagi
orang lain, makanya setiap akhir
pembicaraan orang Melayu selalu
meminta maaf untuk tidak
menanamkan rasa benci, dendam dan
sakit hati.

Kedudukan budi bahasa yang
diungkapkan di atas berlaku untuk
semua orang, tanpa memandang usia,
jenis kelamin, tingkat sosial dan
kedudukannya. Namun, bagi orang
yang dipercaya menjadi orang yang
dituakan, pemimpin atau penguasa,
selain mempunyai budi, juga
mempunyai tuah (Kharisma). Artinya,
mempunyai kualitas yang berbeda dari
orang kebanyakan, atau mempunyai
kepercayaan yang dapat menaikkan
dirinya ketingkat derajat yang baik dan
tinggi seperti pantun di bawah ini.

Dari mana hendak kemana
Dari Kedah ke Bandar Cina

34 Amiruddin, 12 June 2007

84

Sekedar bertanya apa salahnya
Wakil tuan rumah siapa namanya

Datuk penglima ke pulau Kedung
Berlayar juga ke Tanjong Datuk
Saya bernama Atan Kodong
Bergelar juga burung Pelatok

Beras secupak tumpah ke tanah
Dimakan bersih si ayam jantan
Kepada bapak wakil tuan rumah
Terima kasih atas sambutan

Duduk di batu seorang diri
Sekali sekali melambai tangan
Kalau begitu kata diberi
Mari kita berjabat tangan’

Dari pantun diatas dapat
dijelaskan bahwa pemantun yang
dituakan menjadi pemimpin dari wakil
tuan rumah serta mempunyai budi
bahasa dalam kesantunan datang
bertamu, menerima tamu, serta
berkenalan dengan berjabat tangan.
Budi bahasa sangat ditekankan dalam
masyarakat Melayu dari dulu hingga
sekarang, ini merupakan salah satu
aspek pribadi yang sangat mulia. Ini
dapat dilihat dan dinilai, misalnya,
dalam sikapnya yang rendah hati
(tawadhu ") dalam bertutur kata. Dalil
ataupun kata yang akan disampaikan
dipilih dengan tepat, benar, santun,
bijaksana, dan tidak menyinggung
pihak-pihak lain. Seperti yang
disinggung dalam pantun ini:



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

Anak soleh orang yang berbudi
Sikapnya halus berendah hati
Mengumpat mengkeji ia nya benci
Aib dan malu ia tutupi®

Dari pauh ke pematang
Retak tengah papan kemudi
Dari jauh kami datang
Mendengar tuan baik hati*®

Dua bait pantun di atas merupakan
contoh dari beberapa pantun yang
memilih dan memilah-milah kata yang
begitu santun untuk disampaikan
kepada orang lain. Bait pantun pertama
baris ketiga menceritakan bahwa
seseorang yang baik adalah orang
yang selalu menutupi aib dan malu
saudaranya dan tidak mengumpat.
Dalam Islam pada dasarnya
diharamkan bagi seorang muslim
mengungkapkan aib saudaranya
karena ini termasuk dalam perbuatan
ghibah, yaitu mengungkapkan aib
saudaranya sesama muslim pada saat
orang itu tidak ada dihadapannya dan
saudaranya itu tidak menyukainya jika
berita tersebut sampai kepadanya
tanpa adanya suatu keperluan. Para
ulama mengharamkan ghibah ini jika
dilakukan tanpa adanya suatu
kepentingan bahkah termasuk
kedalam kategori dosa besar,
sebagaimana disebutkan didalam
firman Allah swt

® Azwar Muin, 26 Februari 2007
% Abu Bakar, 18 March 2007

Hai orang-orang yang beriman,
Jjauhilah kebanyakan berprasangka
(kecurigaan), kerana sebagian dari
berprasangka itu dosa. dan
janganlah mencari-cari keburukan
orang dan janganlah
menggunjingkan satu sama lain.
Adakah seorang diantara kamu
yvang suka memakan daging
saudaranya yang sudah mati?
Maka tentulah kamu merasa jijik
kepadanya. dan bertakwalah
kepada Allah. Sesungguhnya Allah
Maha Penerima taubat lagi Maha
Penyayang™

Semua perkataan dan perbuatan selalu
berpedoman kepada alquran dan
hadis yang merupakan pedoman dan
pegangan orang Melayu dalam
menjalani kehidupan bermasyarakat,
keterikatan antara akhlak dan budi
pekerti merupakan sebuah perpaduan
yang dinamis, larangan berbuat ghibah
merupakan salah satu pedoman orang
Melayu berhati-hati dalam berbicara.

Pantun yang kedua dari baris yang
keempat, mendengar tuan yang baik
hati, merupakan sebuah ungkapan
tulus mendengar orang yang diajak
berbicara adalah orang yang memiliki
budi bahasa yang tinggi dalam
kesantunan dalam bertutur kata dalam
menyambut orang lain.

¥ Al'quran. 1987. Surat. Al-Hujurat: ayat, 12 Surabaya, penerbit Mahkota.

85



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

Dapat disimpulkan Budi pekerti
adalah salah satu aspek dari tingkah
laku seseorang yang dinilai oleh
masyarakat dari sudut baik dan buruk
atau halus dan kasar. Yang dianggap
baik dan halus dapat dilihat dari
perilaku-perilaku yang dianggap tertib
dan sopan.*® Pernyataan ini sesuai
dengan salah satu azas kehidupan
yang ditentukan oleh tuhan, yaitu
berpasang-pasangan sehingga bukan
hanya manusia , hewan, tumbuh-
tumbuhan, yang mempunyai
pasangannya, yaitu budi-baik dan
budi-jahat. Manusia diberi kebebasan
untuk memilih, tetapi pilihan yang tepat,
bijaksana, dan yang sesuai dengan
martabatnya adalah pilihan budi yang
baik atau halus, karena ia dapat
mengantarkan manusia ke derajat yang
tertinggi, meskipun mungkin tidak
banyak yang dapat meraihnya.

III. 4 PANTUN NILAI IMAN

Patut ditambahkan di sini bahwa
peringkat dan kekuatan iman di antara
masing-masing orang dapat berbeda,
bahkan antara satu waktu dan waktu
lainnya, sesuai keadaan yang sedang
dihadapinya. Kenyataan ini melahirkan
ungkapan (hadits), yaitu “iman ini dapat
bertambah dan dapat juga berkurang”
(al-iman yazid wa yanqus). Oleh
karena itu, azas iman itu (tauhid) harus

® Op Cit. Selat & Borhan, hal. 35

senantiasa dijaga dan dipelihara agar
tetap kokoh dan kuat, kemudian
berpegang teguh kepadanya
(istigamah). Dengan iman yang kuat,
mu’min/mu’minun akan mampu
menolak segala ajakan yang
berlawanan dengan perintah Tuhan
dan Rasul-nya. Begitu pula mukmin
yang mempunyai jiwa istiqgomah berarti
hidupnya tidak mudah terombang-
ambing dalam kegelisahan, ketakutan,
dan kesedihan.* Sikap ini terungkap
dalam pantun nasihat berikut:

Burung punai hinggap di dahan
Dahan di pikat dengan getah

Kalau pengantin di kuatkan iman
Rumah tangganya di limpahi
berkah*

Bait pantun pada baris ketiga dan
keempat, kalau pengantin dikuatkan
iman, rumah tangganya dilimpahi
berkah, memberikan nasehat serta
kesadaran kepada kedua pengantin
akan pentingnya iman dalam
menjalankan rumah tangga yang baik,
karena suami istri yang tidak beriman
tentu tidak akan kuat menerima
cobaan dan rintangan yang dihadapi
dalam kehidupan berumah tangga.
Konsep iman akan meningkatkan
kesadaran saling pengertian dan
berbagi dalam susah senang.

® Al'quran. 1987. Surat Fushshilat : ayat,30Surabaya, penerbit Mahkota.

“ |dris, 28 March 2007

86



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

Asas nubuwwah yang mengandung
didalamnya iman kepada rasul-rasul
Allah dan kitab-kitab-Nya, tidak
banyak diungkap secara khusus dalam
Masyarakat Melayu Bengkalis.
Kalaupun diungkap, misalnya iman
kepada rasul Allah, hanya disebutkan
beberapa orang dan tidak tertib sesuai
dengan urutannya; sebagian tercantum
dalam sampiran:

Dari mekkah ke madinah
Perjalan hijrah Rosul kita
Ada mukena dan sajadah
Jangan sampai di simpan saja

Demikian pula pengungkapan
iman terhadap kitab-kitab Allah dalam
empat bait pantun dibawah ini.
Penyebutannya hanya terbatas pada
cita-cita dan harapan, baik disertai
dengan kasih-sayang maupun
sanjungan, terutama yang berkenaan
dengan al-Qur’an.

Kaji Cik mamat sudahlah tamat
Khatam Al-qur’an di hari kamis
Agar bahtera hidup selamat
Tetap berpegang Qur’an dan
Hadist"

Berlatih mengaji dimalam hari
Sampai khatam tidaklah letih
Bertih putih seputih hati

Semoga hati menjadi bersih*

4 |dris, 28 March 2007
2 Helmi, 2 Februari 2007
4 |gbal, 19 Februari 2007

Petang Jum’at orang mengaji
Bulan syafar ada mandinya
Besarlah hajat kami kemari
Intan terkabar indah nya berita

Baju kurung teluk belanga
Di pakai budak pergi mengaji
Tuan memberi, kami terima
Kalau ada boleh tambah lagi*

Yang dimaksud dengan “Khatam
Al-qur’an di hari kamis” dan
“Sampai khatam tidaklah letih yang
dimaksud” disini adalah tamat
membaca dan atau menghafal al-
Qur’an, sedangkan “Petang Jum’at
orang mengaji”’ dan “Baju kurung
teluk belanga’ adalah suatu kegiatan
yang kental dilakukan oleh orang
Melayu, mereka selalu belajar mengaji
setiap malam dan yang paling utama
serta disarankan adalah mengaji pada
setiap malam jumat, bertujuan
pertama : untuk memberi doa kepada
keluarga yang telah pulang
kerahmatullah, kedua : menambah
amalan dan menebalkan rasa
keimanan, ketiga : permohonan akan
sesuatu yang diinginkan. Biasanya
orang Melayu selalu membaca yasin
pada malam Jumat. Untuk menambah
kekhusukan dalam mengaji pada
jaman dahulu anak-anak Melayu
selalu memakai baju kurung teluk
belanga. Ini sebagai kegiatan belajar

87



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

yang diutamakan sebelum belajar
lainnya,).* Secara lahiriah, kegiatan ini
bersifat fisik dan konkret, tetapi
lambat-laun dapat menggerakkan
rohani pada iman (psikologis dan
abstrak), dalam hal ini al-Qur’an,
sebagai petunjuk bagi manusia
umumnya, dan orang-orang yang
takwa khususnya.

“Al Quran ini tidak ada keraguan
padanya; petunjuk bagi mereka yang
bertaqgwa,” Tuhan menamakan Al
Quran dengan Al kitab yang di sini
berarti yang ditulis, sebagai isyarat
bahwa Al Quran diperintahkan untuk
ditulis. Takwa Yaitu memelihara diri
dari siksaan Allah dengan mengikuti
segala perintah-perintah-Nya; dan
menjauhi segala larangan-larangan-
Nya; tidak cukup diartikan dengan
takut saja.*

(Beberapa hari yang ditentukan itu
ialah) bulan Ramadhan, bulan
yang di dalamnya diturunkan
(permulaan) Al Quran sebagai
petunjuk bagi manusia dan
penjelasan-penjelasan mengenai
petunjuk itu dan pembeda (antara
yang hak dan yang bathil). kerana
itu, Barangsiapa di antara kamu
hadir (di negeri tempat tinggalnya)
di bulan itu, Maka hendaklah ia
berpuasa pada bulan itu, dan

Barangsiapa sakit atau dalam
perjalanan (lalu ia berbuka),
Maka (wajiblah baginya
berpuasa), sebanyak hari yang
ditinggalkannya itu, pada hari-hari
yang lain. Allah menghendaki
kemudahan bagimu, dan tidak
menghendaki kesukaran bagimu.
Dan  hendaklah  kamu
mencukupkan bilangannya dan
hendaklah kamu mengagungkan
Allah atas petunjuk-Nya yang
diberikan kepadamu, supaya
kamu bersyukur.*®

III.5 Pantun Nilai Ibadah

Ibadah, seperti yang
dikemukakan di awal tulisan,
merupakan unsur utama kedua
bangunan agama Islam. la merupakan
manifestasi iman yang dimulai dengan
pernyataan bahwa “tidak ada ilah
selain Allah, Muhammad adalah utusan
Allah.” Barang siapa yang
mengucapkan lafadz tersebut dengan
sadar dan tanpa paksaan, berarti dia
layak dan berhak di sebut atau
menyebutkan diri sebagai muslim.
Agar keberadaannya sebagai muslim
itu kokoh, bermakna, dan berfungsi
dalam hidupnya, Allah mewajibkan
sholat, puasa, zakat, dan haji, yang

“  Syed Muhammad Naquib al. 1990. /Islam dalam Sejarah dan Kebudayaan Melayu. Petaling
Jaya: Angkatan Belia Islam Malaysia (ABIM)., hal. 88
% Alquran. 1987. Surat, Al-Baqgarah, ayat, 2. Surabaya, penerbit Mahkota.

% |bid, Al-Bagarah, ayat, 185

88



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

biasa di sebut rukun islam. Kelima
rukun itu tetap menjadi amalan kaum
muslim sekali pun dalam al-Qur’an
hampir seluruh perintah untuk
melaksanakan ibadah tersebut dimulai
dengan seruannya: “wahai orang-
orang yang beriman.”

Selanjutnya, menurut bentuknya,
keempat rukun islam itu biasa disebut
ibadah mahda (murni) dan bersifat
ritual. Ibadah dalam bentuk ini, cara,
waktu, dan kadarnya telah di tentukan
oleh Allah dan rasul-Nya. Dengan kata
lain, ia harus dilaksanakan menurut apa
adanya dengan tujuan semata-mata
karena Allah dan memohon ridha-
Nya. Dikatakan demikian karena Allah
tidak memerlukan apa pun dari
hamba-Nya dan bahkan dari alam
semesta sekali pun (Q.S. 35:15);
sebaliknya, hambalah yang
memerlukan-Nya dan memperoleh
manfaat dari apa yang diwajibkannya.
Tegasnya, ibadah ini ditunaikan karena
Allah. Perihal sebutan rukun islam, juga
terungkap dalam pantun, yaitu:

Orang sholat wajah cerah
Cahayanya didapat dari Allah
Peralatan sholat buat ibadah
Supaya suami menjadi betah*’

Berangkat ke mekkah untuk umroh
Nikmat sekali bertemu Allah

“ Helmi, 2 Februari 2007

“® M.Nasir, 25 Januari 2007
“ |dris, 28 March 2007

% Bahari, 20 Januari 2007

Seperangkat alat sholat kami serah
Buat adinda untuk ibadah?

Burung punai memakan saga

Saga merah besar batangnya

Rukun dan damai di rumah tangga
Amal ibadah jadi tiangnya®

Haji bilal memukul kentung
Sayup kedengaran suara adzan
Rezeki halal sebakul ditampung
Cukup takaran saya zakatkan®

Pantun-pantun di atas merupakan
gambaran ibadah mahdhah atau
ibadah yang bersifat ritual mengandung
latihan jasmani dan rohani, pendidikan
moral bagi individu masyarakat, dan
penanaman makna kebaikan dan sifat-
sifat yang baik serta terhindar dari
kerusakan, keburukan, dan dosa.’!

Diantara ibadah mahdhah
lainnya, tampaknya sholat yang dapat
membawa manusia dekat kepada
Tuhan, jika benar-benar dipahami dan
dihayati dengan khusyuk dan
thawaduk. Didalamnya terjadi
hubungan langsung antara Tuhan dan
manusia, baik secara verbal maupun
non-verbal. Semua ungkapan formal
yang diucapkan memang tidak
menggambarkan gagasan-gagasan
pribadinya, tetapi bersifat simbolis,
dalam arti bahwa kata-kata tersebut

5 Rustam 2001. Ibadah Seorang Hamba. Pekanbaru: Penerbit Syawardana, hal. 149

89



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

telah menjadi bahgian yang tak
terpisahkan dari ritual. Ini dimulai dari
pengakuan dan kekaguman atas
keagungan Allah, berserah diri, dan
menyatakan pujian atas kesucian-
Nya, memohon pertolongan,
perlindungan, petunjuk, ampunan,
rezeki dan mohon dijauhkan dari
kesesatan, perbuatan yang tidak baik
dan jahat, serta diakhiri dengan ucapan
salam atau perdamaian. Ungkapan-
ungkapan yang dibaca secara berulang
kali bukan saja diterima secara pasif,
melainkan mendorong dan
memerintahkannya secara aktif dan
positif melalui suatu rangkaian tindakan
jasmani, baik secara perorangan
maupun bersama-sama, yang
mempunyai perasaan yang sama.>?

Pernyataan ini mengingatkan kita
pada pembicaraan tentang manusia
sebagai makhluk “monodualis,”
makhluk jasmani dan rohani sekaligus.
Pelbagai peristiwa atau kejadian yang
dialami manusia secara jasmaniah
akan berpengaruh terhadap gerak
batin dan rohaninya. Begitu pula
sebaliknya, suasana rohani (psikologis)
seseorang akan tercermin dalam sikap,
tingkah laku, dan perbuatan
jasmaniahnya.*® Hal ini terlihat dalam
pelbagai ibadah yang diwajibkan.
Walaupun iman itu dapat menyebabkan
ibadah, dalam prakteknya bisa
sebaliknya. Ibadah yang bersifat fisik

2 Op Cit. Harun nasution, hal.37

dan kongkrit, yaitu bersuci, dan sholat
dari segi fisiknya, dapat mengerakkan
rohani pada iman (psikologis dan
abstrak), apalagi jika dilakukan secara
konsisten, tertib, berkesadaran. Ini
berarti bahwa keduanya saling
mempengaruhi: iman menyebabkan
ibadah; ibadah yang konsisten dan
tertib dapat mempertebal dan
memperkokoh iman, yang ditunjukkan
antara lain dengan menjauhi atau
mengurangi perbuatan dosa, seperti
yang terungkap dalam pantun berikut:

Burung punai memakan saga
Saga merah besar batangnya
Rukun damailah rumah tangga
Amal ibadah itu jadi tiangnya

Lebai istana membeli lebah
Ketubat empuk merekah bersantan
Sebagai tanda istri yang solehah
Sholat khusuk tentulah di

prioritaskan’

Dengan demikian, pantun di atas
mengungkapkan rukun damai rumah
tangga dan amal ibadah itu jadi
tiangnya ini dapat dipahami bahwa
sholat selain bertujuan untuk berbakti
kepada Allah, juga berfungsi untuk
melatih, mendidik, menjaga diri dari
kekejian dan kemungkaran, ditambah
lagi dengan sholat khusuk tentulah
diprioritaskan, ini juga merupakan
salah satu ibadah yang menjauhkan diri
dari keluh kesah, kemungkaran dan
kesusahan, dan menyucikan diri lahir

% Drijarkoro S. J. N. 1989. Filsafat Manusia . cet. Ke-8 Yogyakarta: Kanisius, hal. 15-16

% Bahari, 20 Januari 2007

90



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

dan batin dari segala kekotoran dan
kejelekan yang dapat merusak diri dan
masyarakat.” “Sesungguhnya sholat
itu mencegah perbuatan keji dan
munkar” (Q.S. 29:45).”Sesungguhnya
manusia itu di ciptakan bersifat keluh
kesah lagi kikir jika ia ditimpa
kesusahan, ia berkeluh kesah, dan jika
mendapatkan kebaikan, ia amat kikir,
kecuali orang-orang yang sholat (Q.S.
70:19-22).

Sholat merupakan suatu
rangkaian ibadah yang terdiri dari
perkataan dan perbuatan, Sayyid
Sabiq menyebutkan, “Sholat ialah
ibadah yang terdiri dari perkataan dan
perbuatan tertentu yang dimulai dengan
takbir bagi Allah Taala dan disudahi
dengan memberi salam”.’® Sholat
merupakan ibadah penentu bagi
ibadah-ibadah lain. Kebaikan dan
kesempurnaan ibadah-ibadah lain
ditentukan oleh ibadah sholat serta
merupakan amal pertama yang akan
diperiksa pada hari kiamat kelak
sebelum diperiksa amal-amal lain.
Seperti tersebut dalam hadis riwayat
Tabrani, “ Amalan yang mula-mula
dihisab dari seorang hamba pada hari
kiamat ialah sholat, jika ia baik maka
baiklah seluruh amalannya, sebaliknya
jikajelek, maka jelek pulalah semua

amalannya”.’’ Jadi sholat merupakan
pilar dari agama ini. Jika pilar itu tegak
maka akan tegaklah agama ini,
sebaliknya jika pilar ini runtuh maka
akan runtuh pulalah agama ini. Bait
telah memperingatkan kita akan hal ini
dengan  membuat sebuah
perumpamaan yaitu seperti sebuah
rumah yang tak punya pilar (tiang) bagi
orang-orang yang meninggalkan sholat
tanpa uzur.

Rumah yang tidak mempunyai
pilar (tiang) pastilah akan segera
runtuh. Oleh karena itu pilar (tiang)
tersebut mestilah dipelihara sebaik
mungkin agar rumah tidak runtuh.
Dikatakan dalam sebuah hadis riwayat
Bukhari “Sholat itu tiang agama, maka
barang siapa yang mendirikannya
berarti ia telah menegakkan agama,
dan  barang siapa yang
meninggalkannya berarti 1a telah
merobohkan agama”.*

Dengan Bismillah tepung tawar dimulai
Beras dan bertih sama ditaburkan

Mak ayah berdo’a kepada Illahi

Agar nikah kahwin ananda berkekalan®

Awal Bismillah meletak inai
Inai diletak ditelapak tangan
Mari berdo’a beramai- ramai

Semoga pengantin bahagia dan aman®

% Ardani dalam M.Arfan. 2009. Pola Mendidik Anak. Malang: Purnama, hal. 50
% Sayyid Sabiq, 1990, Figih Sunnah, Jilid |, Bandung, Al Maarif, hal. 191

¥ Ibid, hal. 22

% M. Quraish Shihab, 1996. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-konsep

Kunci. Jakarta: Penerbit Paramadina, hal. 87
® Bahari, 20 Januari 2007
& [gbal, 19 Februari 2007

91



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

Kalimat yang termaktub dalam
kandungan pantun bait pertama
Dengan Bismillah, mengandung arti
“membaca ta’awudz”, bagi setiap
muslim yang membaca al-Qur’an
dianjurkan untuk membaca ta’awudz
(Q.S. 18:98), basmalah atau kedua-
duanya lebih dahulu agar tidak terlepas
dari petunjuk Tuhan dan sekaligus
sebagai tanda bersopan-santun dan
bertabarruk. Bahkan, setiap
perbuatan yang baik disunnahkan
untuk membaca basmalah terlebih
dahulu, seperti dinyatakan dalam
hadits (artinya) “‘Setiap perbuatan yang
baik yang tidak dimulai dengan ingat
kepada Allah/membaca basmallah
perbuatan itu sia-sia” (Ahmad bin
Hanbal, jus 2,1997:8693.”

Dalam keseharian tentunya
manusia selalu melakukan kegiatan dan
aktivitas, tanpa kegiatan dan aktivitas
kehidupan kita akan hampa, hambar
dan tidak produktif. Kegiatan tersebut
bisa dilakukan dimana saja, di rumah,
di kantor, di jalan, di warung, di pasar,
di sekolah dan ditempat-tempat
lainnya. Dan bagi orang beriman
kegiatan atau aktivitas adalah sarana
menebar kebajikan, baik kata maupun
perbuatan selalu memberikan
kebaikan pada dirinya dan orang lain.
Bukankah Rasulullah SAW
mengumpamakan jati diri seorang
muslim seperti seekor lebah. Makanan

yang dimakan adalah baik dan yang
dikeluarkan pun baik, lebah hinggap
atau tinggal tidak pernah merusak yang
lainnya.!

Dengan memahami makna
basmalah dan mengaktualisasikannya
dalam kehidupan sehari-hari, maka
sang pelaku diharapkan menyadari
konsekuensi dari apa yang
dilakukannya; ketika hendak makan
misalnya, maka dirinya akan dipandu
untuk mengingat adab-adab makan,
seperti makan dan minum dengan
tangan kanan, makanan yang ada harus
dihabiskan untuk mendapatkan
berkahnya, makan dan minum
secukupnya dan tidak terlalu kenyang,
serta hanya makan yang halal dan
thayyib, tidak tabdzir, dan membaca
doa setelah makan. Begitu pula
jika pada saat berpakaian selalu
membaca basmalah; maka kita akan
ingat dengan adab-adab berpakaian,
seperti menutup aurat, tidak sombong
dengan pakaian (tidak pamer), dan
bersyukur kepada Allah yang telah
mengkaruniai pakaian. Pada saat
keluar rumah lalu membaca
basmalah, maka niat bekerja untuk
ibadah, memenuhi kebutuhan
keluarga, tidak berniat untuk
menzhalimi orang lain, tidak akan
mengambil harta yang tidak halal dan
seterusnya.®

& Mustaman, 2001, Makna Bismillah, Bandung : cipta kreatif, hal, 42

@ |bid, Mustaman. hal, 43

92



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

Supaya hubungan itu tidak putus
dan jiwa muslim dapat terpelihara dari
pelbagai godaan yang dapat
menjatuhkan mertabatnya, Allah
mewajibkan kepada mereka sholat
lima waktu sehari semalam, yang di
mulai sejak bangun pagi hingga
menjelang tidur pada watu malam.
Kewajiban ini pun ikut disebarkan
melalui pantun yang terkait dengan
pokok persoalan “nama-nama hari,”
seperti:

Petang Jum’at orang mengaji
Bulan syafar ada mandinya
Besarlah hajat kami kemari
Intan terkabar indah nya berita®

Kaji Cik mamat sudahlah tamat
Khatam Al-qur’an di hari kamis
Agar bahtera hidup selamat

Tetap berpegang Qur’an dan Hadist

Petang jum’at memukul beduk
Sesudah azan orang Qamat
Peganglah amanat elok-elok
Supaya rumah tangga jadi selamat®

Orang Melayu selalu berbuat
sesuatu sesuai dengan hari-hari yang
baik menurut [slam seperti hari senen,
kamis dan jumat. mereka memuliakan
hari tersebut berdasarkan ketentuan
dari hadis-hadis yang diriwayatkan
oleh sahabat-sahabat nabi Muhammad
SAW.

8 [gbal, 19 Februari 2007
& |dris, 28 March 2007

Pintu-pintu Surga dibuka pada
hari Senin dan Kamis, maka saat itu
akan diampuni semua hamba yang
tidak menyekutukan Allah dengan
sesuatu apapun, kecuali seseorang
yang antara dirinya dan saudaranya
terjadi permusuhan. Lalu dikatakan
“Tundalah pengampunan terhadap
kedua orang ini sampai keduanya
berdamai, tundalah pengampunan
terhadap kedua orang ini sampai
keduanya berdamai, tundalah
pengampunan terhadap kedua orang
ini sampai keduanya berdamai®

Lahirnya pantun-pantun yang
mengikatkan ibadah yang satu dengan
ibadah lainnya, yaitu puasa dengan
sholat, haji dengan bersadaqah,
mungkin merupakan peringatan atau
sindiran kepada mereka yang menitik
beratkan pada satu ibadah dari ibadah
lainnya, termasuk ibadah sosial, yaitu
bersadaqah. Sedangkan kalimat yang
termaktub pada maksud tidak beriman
seseorang tanpa menunaikan yang
telah ditentukan dalam kehidupan
orang-orang mukmin. Namun
kesemua itu tentulah tidak terlepas dari
yang namanya sebuah keikhlasan hati
yang tidak mengharapkan apa pun
kecuali ridho Allah SWT.

8 HR. Muslim No. 2565, Al Bukhari dalam Adabul Mufrad No. 411, Al Baihaqi dalam

Syu’abul Iman No. 6626.

93



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

IV SIMPULAN

Konsep nilai ini telah digunakan
bersama-sama dengan konsep norma,
sebagai sesuatu yang diinginkan,
dikehendaki atau yang dianggap paling
ideal oleh seseorang, komunitas, atau
masyarakat. Jadi, seseorang,
komunitas, atau masyarakat yang
melakukan penilaian berarti sedang
menerapkan konsep ukuran atas
objek yang bernilai; atau sedang
melakukan pilihan-pilihan diantara
objek-objek yang diinginkan dan yang
tidak diinginkan. Nilai sebagai konsep
ukuran dapat diperoleh dari agama,
moral, adat, dan undang-undang. Hasil
penilaian disebut sebagai “‘pembenaran
atas penelitian.”

Dalam teori nilai, terdapat dua
paham yang berlawanan dalam
menentukan persoalan objektivtas
penilaian, yaitu objektivisme dan
subjektivisme. Bagi penganut
objektivisme, objeklah yang
menentukan penilaian. Objektivitas
suatu penilaian benar-benar ada pada
objek sehingga tanpa diberikan
penilaian pun, objek itu sendiri telah
mempunyai nilai.

Pembicaraan nilai, sebenarnya
merupakan bagian yang tak
terpisahkan dari kebudayaan. Hal ini
dapat disaksikan pada fenomena

94

kehidupan manusia itu sendiri, sejak
lahir hingga menjadi pribadi dan
anggota masyarakat. Sejak lahir,
seseorang tumbuh dan berkembang,
berhubungan, mengenal, dan
menyesuaikan diri dengan pribadi-
pribadi yang hidup dalam kesatuan
sosial dan budayanya.

Unsur nilai yang penting adalah
manusia yang mempunyai nilai dalam
hal ini “Masyarakat Melayu
Bengkalis.” Merekalah yang akan
melakukan penilaian atas sesuatu yang
diinginkan, atau sesuatu yang diyakini
dapat memberi kebahagiaan hidup.
Karena itu, ada tiga persoalan yang
akan dibahas, yaitu adat dan Islam
sebagai sumber utama nilai, budi dan
orang budiman sebagai orientasi nilai
Melayu dan tujuannya, dan pantun
budi sebagai medianya. Kajian ini
dapat disimpulkan bahwa sangat erat
keterkaitan pantun nikah kahwin
dengan agama, adat dan budaya yang
telah mengurat dan mengakar dalam
kehidupan orang-orang Melayu.



Yuanal Dlmuw Budaya; Vol 10, No. 2 Tahun 2014

DAFTAR PUSTAKA

Al’quran. 1987. Surabaya, penerbit
Mahkota.

Ardani dalam M.Arfan. 2009. Pola
Mendidik Anak. Malang: Purnama.

Bakry, Oemar. 1986, Akhlak Muslim,
Bandung : Angkasa

Bustami, Ibrahim .1960. Budi dalam
Kehidupan Diri dan Masyarakat.
Medan: Penerbit Pustaka Indonesia.

Daud, Mustafa Haji. 1994. Tamadun
Islam. Kuala Lumpur: Penerbit Utusan
Publications & Distributors Sdn.Bhd.

Drijarkoro S. J. N. 1989. Filsafat
Manusia . cet. Ke-8 Yogyakarta:
Kanisius.

Gazalba, Sidi. 1989. Masyarakat
Islam: Pengantar Sosiologi dan
Sosiografi. Cet. Ke.2 Jakarta.: Bulan
Bintang,

Hanafiah S. M., A. M. 1970. Tinjauan
Adat Minangkabau. Jakarta: Penerbit
PT Grafiti Pers.

Khalid, Amru. 2007, Berakhlak
Seindah Rasulullah, Semarang,
Pustaka Nuun.

Mustaman, 2001, Makna Bismillah,
Bandung : cipta kreatif.

Nasution, Harun.1985. Teologi
Islam: aliran-aliran Sejarah Analisa

perbandingan. Cet. Ke-5. Jakarta
yayasan Penerbitan universitas
Indonesia.

Pradopo, Rachmat Djoko. 1986.
“Estetika Resepsi dan Teori
Penerapannya” dalam Sulatin Sutrisno
dkk (ed). Bahasa dan Budaya.
Yogyakarta : Gadjah Mada University
Press.

Rustam. 2001. Ibadah Seorang
Hamba. Pekanbaru: Penerbit
Syawardana.

Sayyid Sabiq, 1990, Figih Sunnah,
Jilid I, Bandung, Al Maarif.

Selat, Norazit. 1989. Konsep Asas
Antropologi. Kuala Lumpur : Dewan
Bahasa dan pustaka.

Shihab, M. Quraish. 1996. Wawasan
Al-Qur’an: Tafsir  Sosial
Berdasarkan Konsep-konsep Kunci.
Jakarta: Penerbit Paramadina.

Trihanggoro, Wisnu. 1994 “Penilaian
Terhadap Kebudayaan.” Johanes
Mardimin (ed). Jangan Tangisi
Tradisi. Yogyakarta: Penerbit
Kanisius.

Yusoff,(ed). Pantun Manifestasi
Minda Masyarakat. Kuala Lumpur:
akademi Penyajian Melayu Universiti
of Malaya

95



