
Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

73

NILAI AGAMA DAN BUDAYA DALAM PANTUN NIKAH

KAHWIN MASYARAKAT MELAYU BENGKALIS

Ulul Azmi

Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Lancang Kuning, Pekanbaru

Abstrack

The values of faith and worship are inseparable elements in the life

of Bengkalis society. This is reflected in the life of the individual since his/

her childhood to his/her adulthood. These values are also portrayed in

“Pantun Nikah Kawin” in which it provides advices for the new wedded

couple in order they may get happiness in their life. Those advice are taken

from Islamic guidance to guide the life.

Key word: faith, worship, and pantun

I. PENDAHULUAN

Berbicara tentang nilai menurut

Wisnu Trihanggoro nilai akan

melibatkan persoalan-persoalan

mengenai “objek yang bernilai”,

“manusia yang menilai”, nilai sebagai

konsep ukuran”, dan pembenaran atas

hasil penilaian”.1 Konsep ukuran yang

digunakan untuk menilai sesuatu

umumnya dari segi baik-buruk, indah-

jelek, wajar-tidak wajar, dan

sebagainya. Konsep nilai dapat dirujuk

pada harta, pencapaian, personalitas,

sifat, watak, atau cara hidup yang

memberi kebahagiaan dan ketenangan

hidup.2 Biasanya, konsep nilai ini telah

digunakan bersama-sama dengan

konsep norma, sebagai sesuatu yang

diinginkan, dikehendaki atau yang

dianggap paling ideal oleh seseorang,

komunitas, atau masyarakat. Jadi,

seseorang, komunitas, atau

masyarakat yang melakukan penilaian

berarti sedang menerapkan konsep

ukuran atas objek yang bernilai; atau

sedang melakukan pilihan-pilihan

diantara objek-objek yang diinginkan

dan yang tidak diinginkan. Nilai sebagai

konsep ukuran dapat diperoleh dari

agama, moral, adat, dan undang-

undang. Hasil penilaian disebut sebagai

“pembenaran atas penelitian.”

Pada kenyataan, tidak semua

pembenaran atas penelitian itu

selamanya sesuai dengan nilai yang

melekat atau dilekatkan pada objek.

1 Wisnu Trihanggoro, 1994 “Penilaian Terhadap Kebudayaan.” Johanes Mardimin (ed). Jangan

Tangisi Tradisi. Yogyakarta : Penerbit Kanisius, hal. 48
2 Norazit Selat. 1989. Konsep Asas Antropologi. Kuala Lumpur : Dewan Bahasa dan pustaka, hal. 85



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

3 Sidi Gazalba, 1989. Masyarakat Islam: Pengantar Sosiologi dan Sosiografi. Cet. Ke.2 Jakarta.:

Bulan Bintang, hal. 217)

74

Bahkan pembenaran atas

penilaian yang dihasilkan oleh

seseorang, komunitas, atau

masyarakat atas objek yang sama bisa

berbeda dari pembenaran atas

penilaian yang dihasilkan oleh

seseorang, komunitas, atau

masyarakat lainnya. Misalnya, pada

suatu ruang dan waktu, nilai-nilai

tertentu dipandang benar dan

diterapkan dalam masyarakat, tetapi

pada ruang dan waktu yang lain, ia

dianggap salah dan diubah atau

ditinggalkan. Hal ini memperlihatkan

bahwa suatu penilaian pada dasarnya

bersifat sementara, sampai

ditemukannya konsep ukuran yang

diyakini kebenarannya dan

dipertahankan dalam ruang dan waktu

yang relatif lama. Jelasnya, sangat kecil

kemungkinan pembenaran atas

penilaian yang dihasilkan itu benar-

benar sesuai atau mencerminkan

objek yang bernilai.

Sebenarnya, perbedaan

pembenaran atas penilaian itu adalah

hal yang wajar terjadi dan dapat

dipahami mengingat banyak faktor

yang turut berpengaruh dalam proses

penilaian, yaitu pemahaman si penilai,

konsep ukuran yang digunakan,

kondisi psikologis si penilai, serta ruang

dan waktu penilaian itu dilakukan. Oleh

kerana itu, dalam keadaan yang

sesungguhnya, nilai dengan segala

unsurnya dapat menjadi objek yang

berpeluang untuk dinilai. Dengan kata

lain, nilai itu sendiri tidak bebas dari

penilaian. Dalam bahasa sederhana,

perbedaan tersebut menyangkut

persoalan “objektivitas penilaian.”

Dalam teori nilai, terdapat dua

paham yang berlawanan dalam

menentukan persoalan objektivitas

penilaian, yaitu objektivisme dan

subjektivisme. Bagi penganut

objektivisme, objeklah yang

menentukan penilaian. Objektivitas

suatu penilaian benar-benar ada pada

objek sehingga tanpa diberikan

penilaian pun, objek itu sendiri telah

mempunyai nilai. Sementara penganut

subjektivisme memandang sebaliknya,

subjeklah yang menentukan penilaian.

Objek itu sendiri adalah hampa nilai.

Objek barulah bernilai setelah subjek

memasukkan nilai ke dalamnya. Jadi,

tanpa hubungan subjek atau objek, nilai

itu tidak akan ada.3

Kedua paham itu mempunyai

kelemahannya masing-masing.

Keduanya memisahkan sedemikian

rupa kedudukan subjek dan objek.

Padahal, keduanya merupakan

persoalan yang berhubungan erat

dalam proses penilaian dan tidak

dapat diabaikan peranannya.

Misalnya, dari segi objek tampak

adanya unsur kegunaan dan



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

75

kepentingan; sedangkan dari segi

subjek adalah unsur kepentingan,

penafsiran, dan penghargaan.4

Menyadari akan kelemahan

kedua paham tersebut, kemudian

muncul paham yang baru, yaitu

intersubjektivisme.5 Penganut

intersubjektivisme berupaya

mempertemukan pandangan dari

pelbagai subjek atau objek yang

bernilai. Kesamaan pandangan mereka

diantaranya dengan melihat luasnya

pengaruh nilai itu dalam seluruh

kegiatan subjek; lamanya pengaruh nilai

tersebut dirasakan atau dianut oleh para

subjek; kegigihan mereka dalam

memperjuangkan, mempertahankan

dan mungkin juga disertai kebanggaan

para pendukungnya. Jadi, jika semua

kesamaan pandangan itu terpenuhi,

berarti nilai itu mempunyai pengaruh

yang dominan, sekaligus dapat

digunakan untuk menentukan

objektivitas penilaian.

II. KONSEP

II.1 ADAT DALAM

MASYARAKAT

MELAYU

Masyarakat Melayu Bengkalis

dari waktu ke waktu hidup dalam

lingkungan adat. Mereka memandang

tinggi adat dan menjaganya sedemikian

rupa agar tidak dilupakan atau lenyap,

apalagi dilanggar oleh anggota

masyarakat. Kesetiaan dan kepatuhan

mereka terhadap adat terungkap

dalam ungkapan adat ini: hidup

dikandung adat, mati dikandung

tanah; biar mati anak, asalkan

jangan mati adat.

Menurut orang Melayu, adat

bertujuan untuk menciptakan suatu

masyarakat yang teratur dan memenuhi

syarat keamanan dan keadilan bagi

setiap anggotanya atau untuk

mewujudkan harmoni di kalangan

cerdik pandai yang berbeda paham

atau pendapat. Adat mendatangkan

yang baik dan menghilangkan yang

buruk; membuang yang keruh dan

mengambil yang jernih.6

Kata adat adalah  istilah dari

Bahasa Arab adah. Istilah ini telah

diterima oleh semua penutur Bahasa

Melayu di Nusantara dengan arti

“kebiasaan” atau “kelaziman”, seperti

apa yang dikatakan oleh  Norazit Selat

yaitu :

adat adalah suatu bentuk tingkah

laku dan cara manusia berpikir

yang telah ada dan dipraktikkan

4 Rachmat Djoko Pradopo. 1986. “Estetika Resepsi dan Teori Penerapannya” dalam Sulatin Sutrisno

dkk (ed). Bahasa dan Budaya. Yogyakarta : Gadjah Mada University Press, hal : 44
5 Op Cit. Trihanggoro 1994, hal. 51
6 Norazit Selat. 1997. “Adat: Antara Tradisi dan Kemodernan.” Norazit Selat, dll. (ed) Meniti

Zaman masyarakat Melayu Antara Tradisi Dan Modern. Kuala Lumpur: Akademi Pengajian Melayu,

Universiti Malaya, hal. 36



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

7 Op Cit. Norazit Selat, 1989, hal .1
8 Op Cit. Norazit Selat, 1997, hal. vi
9 Hanafiah S. M., A. M. 1970. Tinjauan Adat Minangkabau. Jakarta: Penerbit PT Grafiti Pers.,

hal.24-26

76

sejak lama sehingga dianggap

sebagai tradisi. Termasuk di dalam

konsepsi ini adalah cara hidup

sehari-hari dan pola-pola budaya

yang jelas dilihat melalui

praktiknya.7

Berdasarkan pengertian diatas

dapat dipahami bahwa setiap tingkah

laku dan cara berpikir manusia belum

dapat dikatakan sebagai adat dan

tradisi, kecuali setelah di praktikkan

dalam waktu yang lama dan diturunkan

dari generasi ke generasi. Ada saatnya

penerimaan suatu amalan atau praktik

itu diperkokoh oleh hukum adat

sehingga siapa pun yang melanggar,

lebih-lebih bila dilakukan dengan

sengaja, akan terkena sanksi sosial.

Meskipun hanya bersendi pada

kebiasaan atau kelaziman, adat turut

berperan dalam pembentukan tradisi.

Dalam pengertian yang sederhana,

tradisi adalah cara lama orang

melakukan sesuatu di dalam semua

aspek kehidupan.8

Konsep adat yang bersumber dari

falsafah alam yang dilestarikan oleh

masyarakat Melayu dari waktu ke

waktu dapat dibagi pada empat bagian,

yaitu: 1) Adat sebenarnya adat; 2) Adat

yang diadatkan; 3) Adat yang teradat;

dan 4) Adat yang diistiadatkan.9

1. Adat sebenarnya adat. Adat ini

berdasarkan pada hukum alam,

hubungan kausalitas yang hakiki,

abadi, dan tidak berubah.

Hubungan ini dipelajari dan

dialami oleh anggota masyarakat,

kemudian dijadikan peraturan,

yaitu: adat air cair, membasahi;

adat api panas, membakar.

Kepekaan mereka terhadap alam

sekitar dapat membantu mereka

menjadi pedoman dan teladan

hidup.

2. Adat yang diadatkan. Adat ini

mengacu pada tindakan dan

pengamalan, bukan pada

dasarnya (tetap). Adat ini

dimaksudkan sebagai peraturan

hidup yang ditentukan

berdasarkan musyawarah dan

mufakat yang mesti ditaati semua

orang, yaitu yang terungkap

dalam bulat air di pembuluh;

bulat kata dimufakat. Adat itu

akan tetap berlaku selama masih

dipraktikkan. Sebaliknya, ia dapat

berubah mengikuti kehendak

alam atau keadaan. Kalaupun

berubah, ia tidak secara tiba-tiba,

dan keputusannya tetap diambil

dengan jalan musyawarah dan

mufakat.

3. Adat yang teradat. Dalam

masyarakat Melayu tidak sedikit



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

10 Bahari,  20 Januari 2007
11 M.Nasir, 25 Januari 2007
12 Mustafa Haji Daud, 1994.  Tamadun Islam. Kuala Lumpur: Penerbit Utusan Publications &
Distributors Sdn.Bhd., hal. 220

77

amalan yang dilakukan dalam

keadaan tertentu dan kemudian

diulang lagi tanpa menerima

perubahan. Adat dan kebiasaan ini

diterima oleh masyarakat tanpa

musyawarah atau ditetapkan lebih

dahulu. Misalnya, di dalam adat

perpatih, konsep ini dengan jelas

dapat dilihat dalam sistem

kekeluargaan yang berazaskan

perut dan suku, serta sistem

pewarisan yang berazaskan harta

pusaka untuk kaum perempuan.

4. Adat yang diistiadatkan adalah

perlakuan-perlakuan adat yang

menjadi amalan  yang bercorak

untuk upacara, atau susunan adat

yang sifatnya lebih resmi, yaitu

upacara penobatan, penerimaan,

pemakaman, pernikahan dan

sebagainya. Perlakuan-perlakuan

adat ini bukan sesuatu yang azasi.

Kerana itu, ia dapat diubah atau

disesuaikan mengikuti

perkembangan waktu dan

keadaan.

Yang adat  hendak kami isikan

Yang lembanga hendak kami tuang

Yang janji hendak kami tunaikan

Itulah hajat kami datang betandang

Simpai berlilit pasak beliung

Tali pengikat dayang lepaskan

Nilai duit tidak dihitung

Janji adat yang di prioritaskan

Tepung tawar adat Melayu

Pusaka lama sejak dahulu

Untuk memberi do’a dan restu

Kepada pasangan pengantin baru10

Makan durian kupas kulitnya

Supaya tangan tidak terluka

Sebutkan saja apa adatnya

Kami penuhi sekarang juga11

III. PEMBAHASAN

III.1 PANTUN ISLAM

DALAM KEHIDUPAN

ORANG MELAYU

Mengkaji tradisi Melayu,

sebagaimana mengkaji adat, meliputi

bidang kehidupan yang sangat luas,

salah satunya adalah agama dalam hal

ini Islam. Orang Melayu mempunyai

tradisi agama sendiri, yang bentuk,

corak, dan jenisnya berbeda dengan

tradisi agama bukan-Melayu. Tradisi

mereka melahirkan kebudayaan

Melayu yang merupakan perpaduan

antara nilai-nilai Islam yang universal

yang berdasarkan pada kaidah naqli,

dan nilai-nilai adat yang bersifat lokal

yang berdasarkan pada kaidah aqli.

Tidaklah berlebihan jika dikatakan

bahwa kebudayaan ini dapat menjadi

disiplin sains kemasyarakatan dan

kemanusiaan.12 Ia mempunyai model

tersendiri sebagai aktualisasi nilai-nilai



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

78

Islam di Melayu, yang keberadaannya

berbeda dengan aktualisasi nilai-nilai

Islam di kawasan lain, yaitu Timur

Tengah, Eropa, Afrika, dan

sebagainya. Misalnya, cara

berpakaian, adat pernikahan,

pembagian harta warisan,

penyambutan Idul Fitri dan Idul Adha,

dan beragam seni (kesusastraan, seni

suara, seni ukir, dan lainnya).

Islam yang dianut oleh mayoritas

masyarakat Melayu dan Asia Tenggara

pada umumnya adalah Islam yang

bermadzhab Ahlussunnah wal

Jama’ah. Dalam bidang aqidah

mengikuti ajaran Imam Abu Hasan al-

Asy’ari. Dalam bidang  fikih mengikuti

mazhab Imam Syafi’i. Madzhab ini,

begitu juga madzhab lain yang terkenal,

kecuali madzhab Hambali,

menghormati dan menerima

keberadaan adat, yang dalam istilah

usul fikih urf, sebagai sumber

tambahan dalam undang-undang

Islam.13 Islam dan adat bersama-sam

membina dan membentuk pribadi dan

jati diri mereka, sejalan dengan adat

(menghilangkan yang buruk dan

menimbulkan yang baik) dan dengan

syara’ (menyuruh berbuat baik dan

mencegah berbuat jahat).14

Selain itu, keberadaan kedua nilai

itu dapat saling melengkapi dan

menguatkan, bahkan saling berkaitan

erat di dalam wadah yang bernama

Melayu. Begitu menyatunya kedua

nilai tersebut hingga dikatakan bahwa

adat Melayu dan Islam ibarat isi dan

kuku, tak terpisahkan.15 Ungkapan-

ungkapan berikut ini secara jelas

menggambarkan betapa kuatnya

keterkaitan Islam dan adat Melayu

sehingga dapat membentuk sikap,

watak, dan perilaku positif dalam

kehidupan mereka, seperti pantun

dibawah ini.

Bergerak semua sekalian kami

Kami bergerak berbekalkan pinang

Maksud kedatangan bersilaturahmi

Anjuran agama yang kita pegang16

Tangan diulur maaf dipinta

Itu tanda budaya Islami

Buah tangan puan minta

Ambillah ini amplop berisi17

Makna  dari bait pertama baris ketiga,

Maksud kedatangan bersilaturahmi

merupakan kalimat yang menunjukkan

bahwa orang Melayu selalu

menjunjung tinggi sikap kebersamaan,

persatuan sesama insan yang

13 Harun Nasution, 1985. Teologi Islam: aliran-aliran Sejarah Analisa perbandingan. Cet. Ke-5.

Jakarta yayasan Penerbitan universitas Indonesia, hal.65
14 (Q.S. 3:114;4:125)
15 Norazit Selat & Zainal Abidin Borhan, 1996. “Pantun Budi: Satu Analisis nilai.” Wan Abdul kadir

Yusoff, (Peny.).Pantun Manifestasi minda masyarakat. Kuala Lumpur: Akademi pengajian Melayu

Universiti Malaya, hal. 3
16 Abu Bakar, 18 March 2007
17 M. Nasir, 25 Januari 2007



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

79

menunjukkan watak dan perilaku yang

sangat terpuji. Sikap silaturahim juga

merupakan anjuran agama, seperti

yang tertulis dalam baris keempat bait

pertama Anjuran agama yang kita

pegang, orang Melayu terbentuk oleh

perilaku Agama Islam yang diimaninya,

bagi orang Melayu agama bukan

sebagai hiasan atau pelengkap namun

merupakan sebuah pegangan hidup

yang djalani dari kecil sampai ajal

menjemput nyawa.

Jelasnya, Islam dan adat

merupakan nilai-nilai fundamental bagi

orang Melayu. Keduanya saling

melengkapi sebagai nilai utama dan nilai

pelengkap. Namun, dalam praktiknya,

ada nilai utama yang abadi dan

berubah; ada juga nilai pelengkap yang

abadi dan ditinggalkan.18 Dengan kata

lain, keduanya maempunyai dasar yang

tetap dalam perubahan. Walaupun

masing-masing berasal dari sumber

yang berbeda, keduanya dapat saling

mengisi, melengkapi, dan memperkuat

satu sama lain sehingga tak

terpisahkan. Dari peraturan nilai-nilai

utama inilah kemudian watak,

kepribadian, dan jati diri Melayu

dibina, dibentuk, diorientasikan pada

budi, yang tujuannya untuk

menghasilkan manusia yang budiman.

III. 2 BUDI DALAM

KEHIDUPAN ORANG

MELAYU

Dalam diskursus masyarakat

Melayu tradisional, budi ditempatkan

pada tingkatan nilai yang tertinggi dan

terhormat. Ini berarti bahwa budi telah

dijadikan sebagai salah satu azas

penting dari ukuran penilaian dan

sekaligus dianggap sebagai sesuatu

yang dikehendaki dan disanjung oleh

masyarakat Melayu. Oleh kerana itu,

wajar jika keseluruhan nilai mereka

juga diorientasikan pada budi.

Budi adalah orientasi nilai didalam

diri manusia, suatu struktur dalam atau

batin. Budi lahir dan dilahirkan oleh

kemanusiaan dan keimanan,19

kemudian diperkuat melalui pelbagai

wadah, diantaranya pantun. Fungsinya

adalah untuk membimbing dan menjadi

pedoman hidup dalam menentukan

arah kehidupan, khususnya dalam

hubungan sosial-budaya dan spiritual.

Inilah pengertian asal atau pengertian

sempit tentang budi.

Kemudian kalangan cerdik pandai

Melayu pada masa lalu, yaitu pawang,

bomoh, dukun, dan penguasa adat,

mengembangkan dan memperluas

konsep budi itu menjadi konsep yang

tersusun kedalam rumpun atau gugusan

(dalam arti luas). Artinya, budi yang

semula merupakan struktur dalam atau

18 Ibid. hal. 28
19 Ibrahim Bustami, 1960. Budi dalam Kehidupan Diri dan Masyarakat. Medan: Penerbit Pustaka

Indonesia, hal.9



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

80

batin (deep structure), kemudian

menjadi struktur dalam atau batin dan

struktur luar atau lahir (surface

structure) sekaligus. Pengembangan

ini tampak dari penggunaan dan

penerapan budi dalam interaksi sosial

dan spiritual. Hasil pengembangan itu

menjadikan budi mempunyai rumpun

atau gugusan yang berurutan, yaitu

akal-budi, hati-budi, budi-bicara,

budi-bahasa dan budi-pekerti.20

Kulit dengan isi, luar-dalam,

lahir-batin, jasmani-rohani. Kulit, luar,

lahir, jasmani, merupakan struktur

luaran (surface structure) atau

permukaan, fisik, material, fiil

meliputi persoalan budi-pekerti dan

budi-bicara dan budi-bahasa. Isi,

dalam, batin, rohani, merupakan

struktur dalam (deep structure)

meliputi akal-budi, dan hati-budi.21

Dalam hubungan sosial-budaya

dan spiritual itulah budi dapat diketahui

sehingga ia mengandung dua struktur

sekaligus, yaitu struktur dalam dan

struktur luar. Di atas pelaksanaannya,

gugusan budi itu tidak dapat

dilepaskan dari interaksi manusia.

Secara umum, interaksi itu dapat

dikelompokkan ke dalam tiga bagian,

yaitu hubungan antar manusia,

hubungan manusia dengan alam, dan

hubungan manusia dengan Tuhan.

Manifestasi budi dalam hubungan

antarmanusia melahirkan, misalnya,

berbudi kepada diri sendiri, keluarga,

masyarakat, bangsa, dan budaya.

Hubungan manusia dengan alam,

misalnya, berbudi kepada tanah air dan

Negara; dan hubungan manusia

dengan Tuhan melahirkan berbudi

kepada Tuhan. Gabungan pelaksanaan

dari kedua gugusan budi itu bertujuan

untuk menghasilkan manusia yang

budiman, baik secara individu maupun

kelompok.

III. 3 PANTUN BUDI ORANG

MELAYU

Budi adalah struktur dalam yang

membimbing dan menjadi pedoman

dalam menentukan arah kehidupan,

khususnya dalam sosial-budaya dan

spiritual. Ia senantiasa di junjung tinggi

oleh orang Melayu dalam segala hal.

Melalui budi mereka menyatakan

kehalusan dan keluhuran tradisi-

budaya sehingga kekuatan tradisi

budaya Melayu terkait erat dengan

budi. Oleh kerana itu, sejak kecil

mereka selalu di didik untuk berbudi

agar kelak menjadi orang yang

sempurna dan berguna bagi diri sendiri

dan masyarakat serta menyadari

dirinya sebagai makhluk tuhan, yang

dibuktikan melalui ketundukan

kepada-Nya. Pendidikan budi dengan

keseluruhan orientasi nilainya serta

perlakuannya disampaikan dan

20 Op Cit. Norazit Selat & Zainal Abidin Borhan, hal.29
21 Op Cit. Norazit Selat & Zainal Abidin Borhan, hal. 30



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

81

dijelaskan melalui pelbagai media, di

antaranya melalui pantun. Pantun yang

mengandung tema-tema budi di sebut

“Pantun Budi.”

Adapun masalah-masalah yang

diungkapkan dan diabadikan dalam

pantun budi adalah: kedudukan budi,

budi-bahasa dan budi-pekerti. Untuk

menganalisis masalah tersebut,

terkumpul 5 pantun budi dari etnis

masyarakat Melayu Bengkalis.

Walaupun jumlahnya terbatas, penulis

mencoba menganalisisnya.

Kedudukan budi sangat penting

dan berharga dalam kehidupan, sebab

dengan budi dapat mengantarkan

manusia menjadi orang yang sempurna

(lahir dan batin), dalam arti mampu

menempatkannya pada derajat,

harkat, dan martabat yang tertinggi.

Masyarakat Melayu menekankan para

ahli untuk berbudi atau menabur budi

dimana saja dan kapan saja, betapa

pun kecilnya, karena ia mempunyai nilai

yang amat berharga dan memberi nilai

kepada yang berbudi. Nilai budi itu

diketahui dan disadari oleh orang yang

berbudi; sebaliknya, yang tak bernilai

budi hanya diketahui oleh orang yang

tidak berbudi. Selain itu, budi tetap

memberi nilai kepada orang yang

berbudi, walaupun ia telah terpisah dari

alam dunia.

Banyak kuntum di tepi perigi

Disitu bebudak mainkan guli

Minyak harum pewangi budi

Gincu celak pecantik diri22

Taji kerami taji yang sakti

Tiga dengan tuah berbudi

Bawaan kami perlambang sejati

Merupakan tanda kasih abadi23

Pantun di atas menggambarkan

bahwa sikap dan perilaku seseorang

ditentukan oleh prilaku atau akhlak

yang baik seperti yang diungkapkan

dalam baris ketiga dalam pantun di

atas, Minyak harum pewangi budi

yang memiliki makna tingkah laku

yang tidak bisa dipisahkan dari pribadi

dan kehidupan orang Melayu. Prilaku

yang baik diibaratkan seperti minyak

harum yang selalu menyebarkan

keharuman di mana ia berada.  Begitu

juga dengan makna yang terkandung

dalam pantun kedua baris kedua yang

mengungkapkan tuah berbudi, dari

kalimat ini orang Melayu mengatakan

sungguh bertuahlah orang yang

memiliki budi bahasa yang baik,

sehingga banyak yang menyenangi dan

menyayanginya. Ini merupakan  sebuah

indikator tentang seseorang  yang

rendah hati tentulah anak yang

mempunyai budi pekerti (akhlak) yang

mulia dan bahasa yang baik.

Dikatakan dalam sebuah syair  bahwa

Allah tidak menganugerahkan kepada

22  Bahari, 20 Januari 2007
23  Helmi, 2 Februari 2007



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

82

seseorang pemberian yang lebih baik

daripada akal dan adab (budi

pekerti).24 Pantun yang lain

mengatakan pula tentang minyak

harum pewangi budi merupakan

sebuah perlambangan yang

mencerminkan keharuman sikap

seseorang yang baik sehingga dikenal

banyak orang, seperti pantun di

bawah ini :

Berseri-seri intan baiduri

Bunga mangga didepan serambi

Wangi budi idaman hati

Muka lawa gairahkan suami25

Asam kandis mari dihiris

Manis sekali rasa isinya,

Dilihat manis dipandang manis

Manis lagi hati budinya

Burung balam  burung serindit

Ketiga dengan burung ketitiran

Jangan dinilai dengan uang ringgit

Budi bahasa jadi takaran26

Ungkapan pantun di atas mewakili

kehidupan orang Melayu yang selalu

mengutamakan kebaikan budi bahasa,

arti dari bait pantun pertama baris

ketiga,Wangi budi idaman hati

mengungkapkan orang Melayu sangat

senang dengan orang-orang yang

memiliki budi pekerti, sehingga

dijadikan pilihan utama dalam

pemilihan jodoh atau pendamping

hidup. Arti dari bait kedua baris

keempat manis lagi hati budinya,

menerangkan bahwa yang paling

utama adalah budi bahasa seseorang

dari pada ketampanan dan kecantikan,

sehingga orang Melayu sering

mengungkapkan apalah guna wajah

cantik ataupun tampan tapi tidak

memiliki budi pekerti yang baik. Budi

bahasa jadi takaran arti dari bait

ketiga dari baris keempat ini

mengemukakan bahwa budi bahasa

menjadi sebuah pertimbangan dalam

mencari pendamping hidup, untuk apa

memiliki harta yang berlimpah namun

tidak dilengkapi dengan budi bahasa

yang tidak mencerminkan akhlak dan

tingkah laku orang yang beragama.

Ahmad Najieh menyebutkan pula

sebuah syair dalam bukunya bahwa

“suatu bangsa akan menjadi jaya dan

terhormat selama bangsa itu

mempunyai akhlak yang luhur dan

apabila bangsa telah kehilangan akhlak

yang luhur maka akan hilang pulalah

kejayaan atau kehormatannya”.27

Dikatakan dalam hadis bahwa budi

pekerti (akhlak) yang baik adalah yang

paling berat timbangannya

“Sesungguhnya yang paling berat

(pahala) nya saat diletakkan di mizan

(timbangan) adalah akhlak yang baik”

24 Oemar Bakry, 1986, Akhlak Muslim, Bandung : Angkasa, hal. 12
25 Bahari, 20 Januari 2007
26 Abu Bakar, 18 March 2007
27 Op cit, Ahmad Najieh, hal. 115



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

83

(HR. Abu Daud dan Tirmizi).28 Nabi

bersabda dalam hadis lain “Orang

mukmin yang paling sempurna imannya

adalah yang paling baik akhlaknya

diantara mereka” (HR. Abu Daud dan

Tirmizi).29 Sementara itu orang yang

paling cinta dan dekat tempat

duduknya dengan Nabi pada hari

kiamat adalah yang paling baik

akhlaknya, Nabi bersabda

“Sesungguhnya diantara kalian yang

paling cinta kepadaku dan paling dekat

tempat duduknya denganku pada hari

kiamat adalah yang paling baik

akhlaknya diantara kalian”(HR.

Ahmad).30

Adapun mengenai bahasa

disebutkan oleh Nabi bahwa

perkataan (bahasa) yang baik

merupakan ciri-ciri orang beriman, hal

itu diungkapkan dalam sebuah hadis

yang berasal dari Abu Hurairah r.a

“Barang siapa beriman kepada Allah

dan hari akhirat hendaklah berkata baik

atau diam” (HR. Bukhari Muslim).31

Seperti pantun dibawah ini.

Pasang tingkap ditepi huma

Tiang jenang jadi sandaran

Sebagai pelengkap pemanis kata

Secenang manisan jadi sebutan32

Duduk di batu seorang diri

Sekali sekali melambai tangan

Kalau begitu kata diberi

Mari kita berjabat tangan

Kalau betung jadikan galah

Letakkan papan di pinggir kota

Kalau tersandung kata yang salah

Jangan disimpan maaf dipinta33

Ungkapan pantun di atas

menerangkan kesopanan dan

kesantunan orang Melayu yang berbudi

bahasa yang lemah lembut, arti dari

bait pertama dari baris ketiga yang

berbunyi Sebagai pelengkap

pemanis kata, yang memiliki arti

bahwa orang Melayu selalu

menggunakan tutur kata yang indah,

sehingga orang yang diajak berbicara

akan merasa senang, sedangkan arti

dari bait kedua dari baris ketiga yang

mengatakan kalau begitu kata diberi

dan dilanjutkan dengan baris keempat,

mari kita berjabat tangan yang

merupakan sambungan dan isi dari

pantun tersebut mengungkapkan

sebuah perasaan senang mendengar

pembicaraan dari lawan bicaranya

sehingga ada kata gayung bersambut

yang artinya sebuah persetujuan dan

kesepakatan, biasanya kedua belah

pihak langsung berjabat tangan. Begitu

28 Amru Khalid, 2007, Berakhlak Seindah Rasulullah, Semarang, Pustaka Nuun, hal. 20
29 Ibid, hal. 20
30 Op cit, Oemar Bakry, hal. 22
33 Op cit, Musthafa Dieb Al Bugha, hal. 101
32 (Iqbal, 19 Februari 2007
33 Amiruddin, 12 June 2007



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

84

juga dengan bait pantun ketiga baris

ketiga dan keempat yang terungkap

dalam kalimat kalau tersandung kata

yang salah, jangan disimpan maaf

dipinta, yang memiliki kalimat budi

bahasa yang sangat tinggi, orang

Melayu berani meminta maaf  kalau

seandainya berbicara tidak pada

tempatnya, orang  Melayu meyakini

bahwa sebuah perbincangan dua arah

terkadang kala akan menimbulkan

kata-kata yang tidak mengenakkan

hati, suatu tuturan yang disampaikan

baik untuk kita belum tentu baik bagi

orang lain, makanya setiap akhir

pembicaraan orang Melayu selalu

meminta maaf untuk tidak

menanamkan rasa benci, dendam dan

sakit hati.

Kedudukan budi bahasa yang

diungkapkan  di atas berlaku untuk

semua orang, tanpa memandang usia,

jenis kelamin, tingkat sosial dan

kedudukannya. Namun, bagi orang

yang dipercaya menjadi orang yang

dituakan, pemimpin atau penguasa,

selain mempunyai budi, juga

mempunyai tuah (Kharisma). Artinya,

mempunyai kualitas yang berbeda dari

orang kebanyakan, atau mempunyai

kepercayaan yang dapat menaikkan

dirinya ketingkat derajat yang baik dan

tinggi seperti pantun di bawah ini.

Dari mana hendak kemana

Dari Kedah ke Bandar Cina

Sekedar bertanya apa salahnya

Wakil tuan rumah siapa namanya

Datuk penglima ke pulau Kedung

Berlayar juga ke Tanjong Datuk

Saya bernama Atan Kodong

Bergelar juga burung Pelatok

Beras secupak tumpah ke tanah

Dimakan bersih si ayam jantan

Kepada bapak wakil tuan rumah

Terima kasih atas sambutan

Duduk di batu seorang diri

Sekali sekali melambai tangan

Kalau begitu kata diberi

Mari kita berjabat tangan34

Dari pantun diatas dapat

dijelaskan bahwa pemantun yang

dituakan menjadi pemimpin dari wakil

tuan rumah serta mempunyai budi

bahasa dalam kesantunan  datang

bertamu, menerima tamu, serta

berkenalan dengan berjabat tangan.

Budi bahasa sangat ditekankan dalam

masyarakat Melayu dari dulu hingga

sekarang, ini merupakan salah satu

aspek pribadi yang sangat mulia. Ini

dapat dilihat dan dinilai, misalnya,

dalam sikapnya yang rendah hati

(tawadhu’) dalam bertutur kata. Dalil

ataupun kata yang akan disampaikan

dipilih dengan tepat, benar, santun,

bijaksana, dan tidak menyinggung

pihak-pihak lain. Seperti yang

disinggung dalam pantun ini:
34 Amiruddin, 12 June 2007



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

85

Anak soleh orang yang berbudi

Sikapnya halus berendah hati

Mengumpat mengkeji ia nya benci

Aib dan malu ia tutupi35

Dari pauh ke pematang

Retak tengah papan kemudi

Dari jauh kami datang

Mendengar tuan baik hati36

Dua bait pantun di atas merupakan

contoh dari beberapa pantun yang

memilih dan memilah-milah kata yang

begitu santun untuk disampaikan

kepada orang lain. Bait pantun pertama

baris ketiga menceritakan  bahwa

seseorang yang baik adalah orang

yang selalu menutupi aib dan malu

saudaranya dan tidak mengumpat.

Dalam Islam pada dasarnya

diharamkan bagi seorang muslim

mengungkapkan aib saudaranya

karena ini termasuk dalam perbuatan

ghibah, yaitu mengungkapkan aib

saudaranya sesama muslim pada saat

orang itu tidak ada dihadapannya dan

saudaranya itu tidak menyukainya jika

berita tersebut sampai kepadanya

tanpa adanya suatu keperluan. Para

ulama mengharamkan ghibah ini jika

dilakukan tanpa adanya suatu

kepentingan bahkah termasuk

kedalam kategori dosa besar,

sebagaimana disebutkan didalam

firman Allah swt :

Hai orang-orang yang beriman,

jauhilah kebanyakan berprasangka

(kecurigaan), kerana sebagian dari

berprasangka itu dosa. dan

janganlah mencari-cari keburukan

orang dan janganlah

menggunjingkan satu sama lain.

Adakah seorang diantara kamu

yang suka memakan daging

saudaranya yang sudah mati?

Maka tentulah kamu merasa jijik

kepadanya. dan bertakwalah

kepada Allah. Sesungguhnya Allah

Maha Penerima taubat lagi Maha

Penyayang37

Semua perkataan dan perbuatan selalu

berpedoman kepada alquran dan

hadis yang merupakan pedoman dan

pegangan orang Melayu dalam

menjalani kehidupan bermasyarakat,

keterikatan antara akhlak dan budi

pekerti merupakan sebuah perpaduan

yang dinamis, larangan berbuat ghibah

merupakan salah satu pedoman orang

Melayu berhati-hati dalam berbicara.

Pantun yang kedua dari baris yang

keempat, mendengar tuan yang baik

hati, merupakan sebuah ungkapan

tulus mendengar orang yang diajak

berbicara adalah orang yang memiliki

budi bahasa yang tinggi dalam

kesantunan dalam bertutur kata dalam

menyambut orang lain.

35 Azwar Muin, 26 Februari 2007
36 Abu Bakar, 18 March 2007
37 Al’quran. 1987. Surat. Al-Hujurat: ayat, 12 Surabaya, penerbit Mahkota.



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

86

Dapat disimpulkan Budi pekerti

adalah salah satu aspek dari tingkah

laku seseorang yang dinilai oleh

masyarakat dari sudut baik dan buruk

atau halus dan kasar. Yang dianggap

baik dan halus dapat dilihat dari

perilaku-perilaku yang dianggap tertib

dan sopan.38  Pernyataan ini sesuai

dengan salah satu azas kehidupan

yang ditentukan oleh tuhan, yaitu

berpasang-pasangan sehingga bukan

hanya manusia , hewan, tumbuh-

tumbuhan, yang mempunyai

pasangannya, yaitu budi-baik dan

budi-jahat. Manusia diberi kebebasan

untuk memilih, tetapi pilihan yang tepat,

bijaksana, dan yang sesuai dengan

martabatnya adalah pilihan budi yang

baik atau halus, karena ia dapat

mengantarkan manusia ke derajat yang

tertinggi, meskipun mungkin tidak

banyak yang dapat meraihnya.

III.  4 PANTUN NILAI IMAN

Patut ditambahkan di sini bahwa

peringkat dan kekuatan iman di antara

masing-masing orang dapat berbeda,

bahkan antara satu waktu dan waktu

lainnya, sesuai keadaan yang sedang

dihadapinya. Kenyataan ini melahirkan

ungkapan (hadits), yaitu “iman ini dapat

bertambah dan dapat juga berkurang”

(al-iman yazid wa yanqus). Oleh

karena itu, azas iman itu (tauhid) harus

senantiasa dijaga dan dipelihara agar

tetap kokoh dan kuat, kemudian

berpegang teguh kepadanya

(istiqamah). Dengan iman yang kuat,

mu’min/mu’minun akan mampu

menolak segala ajakan yang

berlawanan dengan perintah Tuhan

dan Rasul-nya. Begitu pula mukmin

yang mempunyai jiwa istiqomah berarti

hidupnya tidak mudah terombang-

ambing dalam kegelisahan, ketakutan,

dan kesedihan.39  Sikap ini terungkap

dalam pantun nasihat berikut:

Burung punai hinggap di dahan

Dahan di pikat dengan getah

Kalau pengantin di kuatkan iman

Rumah tangganya di limpahi

berkah40

Bait pantun pada baris ketiga dan

keempat, kalau pengantin dikuatkan

iman, rumah tangganya dilimpahi

berkah, memberikan nasehat serta

kesadaran kepada kedua pengantin

akan pentingnya iman dalam

menjalankan rumah tangga yang baik,

karena suami istri yang tidak beriman

tentu tidak akan kuat menerima

cobaan dan rintangan yang dihadapi

dalam kehidupan berumah tangga.

Konsep iman akan meningkatkan

kesadaran saling pengertian dan

berbagi dalam susah senang.

38 Op Cit. Selat & Borhan, hal. 35
39 Al’quran. 1987. Surat Fushshilat : ayat,30Surabaya, penerbit Mahkota.
40 Idris, 28 March 2007



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

41 Idris, 28 March 2007
42 Helmi, 2 Februari 2007
43 Iqbal, 19 Februari 2007

87

Asas nubuwwah yang mengandung

didalamnya iman kepada rasul-rasul

Allah dan kitab-kitab-Nya, tidak

banyak diungkap secara khusus dalam

Masyarakat Melayu Bengkalis.

Kalaupun diungkap, misalnya iman

kepada rasul Allah, hanya disebutkan

beberapa orang dan tidak tertib sesuai

dengan urutannya; sebagian tercantum

dalam sampiran:

Dari mekkah ke madinah

Perjalan hijrah Rosul kita

Ada mukena dan sajadah

Jangan sampai di simpan saja

Demikian pula pengungkapan

iman terhadap kitab-kitab Allah dalam

empat bait pantun dibawah ini.

Penyebutannya hanya terbatas pada

cita-cita dan harapan, baik disertai

dengan kasih-sayang maupun

sanjungan, terutama yang berkenaan

dengan al-Qur’an.

Kaji Cik mamat sudahlah tamat

Khatam Al-qur’an di hari kamis

Agar bahtera hidup selamat

Tetap berpegang Qur’an dan

Hadist41

Berlatih mengaji dimalam hari

Sampai khatam tidaklah letih

Bertih putih seputih hati

Semoga hati menjadi bersih42

Petang Jum’at orang mengaji

Bulan syafar ada mandinya

Besarlah hajat kami kemari

Intan terkabar indah nya berita

Baju kurung teluk belanga

Di pakai budak pergi mengaji

Tuan memberi, kami terima

Kalau ada boleh tambah lagi43

Yang dimaksud dengan “Khatam

Al-qur’an di hari kamis” dan

“Sampai khatam tidaklah letih yang

dimaksud” disini adalah tamat

membaca dan atau menghafal al-

Qur’an, sedangkan “Petang Jum’at

orang mengaji” dan “Baju kurung

teluk belanga” adalah suatu kegiatan

yang kental dilakukan oleh orang

Melayu, mereka selalu belajar mengaji

setiap malam dan yang paling utama

serta disarankan adalah mengaji pada

setiap malam jumat, bertujuan

pertama : untuk memberi doa kepada

keluarga yang telah pulang

kerahmatullah, kedua : menambah

amalan dan menebalkan rasa

keimanan, ketiga : permohonan akan

sesuatu yang diinginkan. Biasanya

orang Melayu selalu membaca yasin

pada malam Jumat. Untuk menambah

kekhusukan dalam mengaji pada

jaman dahulu anak-anak Melayu

selalu  memakai baju kurung teluk

belanga. Ini sebagai kegiatan belajar



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

88

yang diutamakan sebelum belajar

lainnya,).44 Secara lahiriah, kegiatan ini

bersifat fisik dan konkret, tetapi

lambat-laun dapat menggerakkan

rohani pada iman (psikologis dan

abstrak), dalam hal ini al-Qur’an,

sebagai petunjuk bagi manusia

umumnya, dan orang-orang yang

takwa khususnya.

“Al Quran ini tidak ada keraguan

padanya; petunjuk bagi mereka yang

bertaqwa,” Tuhan menamakan Al

Quran dengan Al kitab yang di sini

berarti yang ditulis, sebagai isyarat

bahwa Al Quran diperintahkan untuk

ditulis. Takwa Yaitu memelihara diri

dari siksaan Allah dengan mengikuti

segala perintah-perintah-Nya; dan

menjauhi segala larangan-larangan-

Nya; tidak cukup diartikan dengan

takut saja.45

(Beberapa hari yang ditentukan itu

ialah) bulan Ramadhan, bulan

yang di dalamnya diturunkan

(permulaan) Al Quran sebagai

petunjuk bagi manusia dan

penjelasan-penjelasan mengenai

petunjuk itu dan pembeda (antara

yang hak dan yang bathil). kerana

itu, Barangsiapa di antara kamu

hadir (di negeri tempat tinggalnya)

di bulan itu, Maka hendaklah ia

berpuasa pada bulan itu, dan

Barangsiapa sakit atau dalam

perjalanan (lalu ia berbuka),

Maka (wajiblah baginya

berpuasa), sebanyak hari yang

ditinggalkannya itu, pada hari-hari

yang lain. Allah menghendaki

kemudahan bagimu, dan tidak

menghendaki kesukaran bagimu.

Dan hendaklah kamu

mencukupkan bilangannya dan

hendaklah kamu mengagungkan

Allah atas petunjuk-Nya yang

diberikan kepadamu, supaya

kamu bersyukur.46

III.5 Pantun Nilai Ibadah

Ibadah, seperti yang

dikemukakan di awal tulisan,

merupakan unsur utama kedua

bangunan agama Islam. Ia merupakan

manifestasi iman yang dimulai dengan

pernyataan bahwa “tidak ada ilah

selain Allah, Muhammad adalah utusan

Allah.” Barang siapa yang

mengucapkan lafadz tersebut dengan

sadar dan tanpa paksaan, berarti dia

layak dan berhak di sebut atau

menyebutkan diri sebagai muslim.

Agar keberadaannya sebagai muslim

itu kokoh, bermakna, dan berfungsi

dalam hidupnya, Allah mewajibkan

sholat, puasa, zakat, dan haji, yang

44 Syed Muhammad Naquib al. 1990. Islam dalam Sejarah dan Kebudayaan Melayu. Petaling

Jaya: Angkatan Belia Islam Malaysia (ABIM)., hal. 88
45 Al’quran. 1987. Surat, Al-Baqarah, ayat, 2. Surabaya, penerbit Mahkota.
46 Ibid, Al-Baqarah, ayat, 185



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

89

biasa di sebut rukun islam. Kelima

rukun itu tetap menjadi amalan kaum

muslim sekali pun dalam al-Qur’an

hampir seluruh perintah untuk

melaksanakan ibadah tersebut dimulai

dengan seruannya: “wahai orang-

orang yang beriman.”

Selanjutnya, menurut bentuknya,

keempat rukun islam itu biasa disebut

ibadah mahda (murni) dan bersifat

ritual. Ibadah dalam bentuk ini, cara,

waktu, dan kadarnya telah di tentukan

oleh Allah dan rasul-Nya. Dengan kata

lain, ia harus dilaksanakan menurut apa

adanya dengan tujuan semata-mata

karena Allah dan memohon ridha-

Nya. Dikatakan demikian karena Allah

tidak memerlukan apa pun dari

hamba-Nya dan bahkan dari alam

semesta sekali pun (Q.S. 35:15);

sebaliknya, hambalah yang

memerlukan-Nya dan memperoleh

manfaat dari apa yang diwajibkannya.

Tegasnya, ibadah ini ditunaikan  karena

Allah. Perihal sebutan rukun islam, juga

terungkap dalam pantun,  yaitu:

Orang sholat wajah cerah

Cahayanya didapat dari Allah

Peralatan sholat buat ibadah

Supaya suami menjadi betah47

Berangkat ke mekkah untuk umroh

Nikmat sekali bertemu Allah

Seperangkat alat sholat kami serah

Buat adinda untuk ibadah48

Burung punai memakan saga

Saga merah besar batangnya

Rukun dan damai di rumah tangga

Amal ibadah jadi tiangnya49

Haji bilal memukul kentung

Sayup kedengaran suara  adzan

Rezeki halal sebakul ditampung

Cukup takaran saya zakatkan50

Pantun-pantun di atas merupakan

gambaran ibadah mahdhah atau

ibadah yang bersifat ritual mengandung

latihan jasmani dan rohani, pendidikan

moral bagi individu masyarakat, dan

penanaman makna kebaikan dan sifat-

sifat yang baik serta terhindar dari

kerusakan, keburukan, dan dosa.51

Diantara ibadah mahdhah

lainnya, tampaknya sholat yang dapat

membawa manusia dekat kepada

Tuhan, jika benar-benar dipahami dan

dihayati dengan khusyuk dan

thawaduk. Didalamnya terjadi

hubungan langsung antara Tuhan dan

manusia, baik secara verbal maupun

non-verbal. Semua ungkapan formal

yang diucapkan memang tidak

menggambarkan gagasan-gagasan

pribadinya, tetapi bersifat simbolis,

dalam arti bahwa kata-kata tersebut
47 Helmi, 2 Februari 2007
48 M.Nasir, 25 Januari 2007
49 Idris, 28 March 2007
50 Bahari, 20 Januari 2007
51 Rustam 2001. Ibadah Seorang Hamba. Pekanbaru: Penerbit Syawardana, hal. 149



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

90

telah menjadi bahgian yang tak

terpisahkan dari ritual. Ini dimulai dari

pengakuan dan kekaguman atas

keagungan Allah, berserah diri, dan

menyatakan pujian atas kesucian-

Nya, memohon pertolongan,

perlindungan, petunjuk, ampunan,

rezeki dan mohon dijauhkan dari

kesesatan, perbuatan yang tidak baik

dan jahat, serta diakhiri dengan ucapan

salam atau perdamaian. Ungkapan-

ungkapan yang dibaca secara berulang

kali bukan saja diterima secara pasif,

melainkan mendorong dan

memerintahkannya secara aktif dan

positif melalui suatu rangkaian tindakan

jasmani, baik secara perorangan

maupun bersama-sama, yang

mempunyai perasaan yang sama.52

Pernyataan ini mengingatkan kita

pada pembicaraan tentang manusia

sebagai makhluk “monodualis,”

makhluk jasmani dan rohani sekaligus.

Pelbagai peristiwa atau kejadian yang

dialami manusia secara jasmaniah

akan berpengaruh terhadap gerak

batin dan rohaninya. Begitu pula

sebaliknya, suasana rohani (psikologis)

seseorang akan tercermin dalam sikap,

tingkah laku, dan perbuatan

jasmaniahnya.53 Hal ini terlihat dalam

pelbagai ibadah yang diwajibkan.

Walaupun iman itu dapat menyebabkan

ibadah, dalam prakteknya bisa

sebaliknya. Ibadah yang bersifat fisik

dan kongkrit, yaitu bersuci, dan sholat

dari segi fisiknya, dapat mengerakkan

rohani pada iman (psikologis dan

abstrak), apalagi jika dilakukan secara

konsisten, tertib, berkesadaran. Ini

berarti bahwa keduanya saling

mempengaruhi: iman menyebabkan

ibadah; ibadah yang konsisten dan

tertib dapat mempertebal dan

memperkokoh iman, yang ditunjukkan

antara lain dengan menjauhi atau

mengurangi perbuatan dosa, seperti

yang terungkap dalam pantun berikut:

Burung punai memakan saga

Saga merah besar batangnya

Rukun damailah rumah tangga

Amal ibadah itu jadi tiangnya

Lebai istana membeli lebah

Ketubat empuk merekah bersantan

Sebagai tanda istri yang solehah

Sholat khusuk tentulah di

prioritaskan54

Dengan demikian, pantun di atas

mengungkapkan rukun damai rumah

tangga dan amal ibadah itu jadi

tiangnya ini dapat dipahami bahwa

sholat selain bertujuan untuk berbakti

kepada  Allah,  juga berfungsi untuk

melatih, mendidik, menjaga diri dari

kekejian dan kemungkaran, ditambah

lagi dengan sholat khusuk tentulah

diprioritaskan, ini juga merupakan

salah satu ibadah yang menjauhkan diri

dari keluh kesah, kemungkaran dan

kesusahan, dan menyucikan diri lahir52 Op Cit. Harun nasution, hal.37
53 Drijarkoro S. J. N. 1989.  Filsafat Manusia . cet. Ke-8 Yogyakarta: Kanisius, hal. 15-16
54 Bahari, 20 Januari 2007



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

91

dan batin dari segala kekotoran dan

kejelekan yang dapat merusak diri dan

masyarakat.55 “Sesungguhnya sholat

itu mencegah perbuatan keji dan

munkar” (Q.S. 29:45).”Sesungguhnya

manusia itu di ciptakan bersifat keluh

kesah lagi kikir jika ia ditimpa

kesusahan, ia berkeluh kesah, dan jika

mendapatkan kebaikan, ia amat kikir,

kecuali orang-orang yang sholat (Q.S.

70:19-22).

Sholat merupakan suatu

rangkaian ibadah yang terdiri dari

perkataan dan perbuatan, Sayyid

Sabiq menyebutkan, “Sholat ialah

ibadah yang terdiri dari perkataan dan

perbuatan tertentu yang dimulai dengan

takbir bagi Allah Taala dan disudahi

dengan memberi salam”.56 Sholat

merupakan ibadah penentu bagi

ibadah-ibadah lain. Kebaikan dan

kesempurnaan ibadah-ibadah lain

ditentukan oleh ibadah sholat serta

merupakan amal pertama yang akan

diperiksa pada hari kiamat kelak

sebelum diperiksa amal-amal lain.

Seperti tersebut dalam hadis riwayat

Tabrani, “ Amalan yang mula-mula

dihisab dari seorang hamba pada hari

kiamat ialah sholat, jika ia baik maka

baiklah seluruh amalannya, sebaliknya

jika jelek, maka jelek pulalah semua

amalannya”.57 Jadi sholat merupakan

pilar dari agama ini. Jika pilar itu tegak

maka akan tegaklah agama ini,

sebaliknya jika pilar ini runtuh maka

akan runtuh pulalah agama ini. Bait

telah memperingatkan kita akan hal ini

dengan membuat sebuah

perumpamaan yaitu seperti sebuah

rumah yang tak punya pilar (tiang) bagi

orang-orang yang meninggalkan sholat

tanpa uzur.

Rumah yang tidak mempunyai

pilar (tiang) pastilah akan segera

runtuh. Oleh karena itu pilar (tiang)

tersebut mestilah dipelihara sebaik

mungkin agar rumah tidak runtuh.

Dikatakan dalam sebuah hadis riwayat

Bukhari  “Sholat itu tiang agama, maka

barang siapa yang mendirikannya

berarti ia telah menegakkan agama,

dan barang siapa yang

meninggalkannya berarti ia telah

merobohkan agama”.58

Dengan Bismillah tepung tawar dimulai

Beras dan bertih sama ditaburkan

Mak ayah berdo’a kepada Illahi

Agar nikah kahwin ananda berkekalan59

Awal Bismillah meletak inai

Inai  diletak ditelapak tangan

Mari berdo’a beramai- ramai

Semoga pengantin bahagia dan aman60

55 Ardani dalam M.Arfan. 2009. Pola Mendidik Anak. Malang: Purnama, hal. 50
56 Sayyid Sabiq, 1990, Fiqih Sunnah, Jilid I, Bandung, Al Maarif, hal. 191
57 Ibid, hal. 22
58 M. Quraish Shihab, 1996. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-konsep

Kunci. Jakarta: Penerbit Paramadina, hal. 87
59 Bahari, 20 Januari 2007
60 Iqbal, 19 Februari 2007



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

92

Kalimat yang termaktub dalam

kandungan pantun bait pertama

Dengan Bismillah, mengandung arti

“membaca ta’awudz”, bagi setiap

muslim yang membaca al-Qur’an

dianjurkan untuk membaca ta’awudz

(Q.S. 18:98), basmalah atau kedua-

duanya lebih dahulu agar tidak terlepas

dari petunjuk Tuhan dan sekaligus

sebagai tanda bersopan-santun dan

bertabarruk. Bahkan, setiap

perbuatan yang baik disunnahkan

untuk membaca basmalah terlebih

dahulu, seperti dinyatakan dalam

hadits (artinya) “Setiap perbuatan yang

baik yang tidak dimulai dengan ingat

kepada Allah/membaca basmallah

perbuatan itu sia-sia” (Ahmad bin

Hanbal, jus 2,1997:8693.”

Dalam keseharian tentunya

manusia selalu melakukan kegiatan dan

aktivitas, tanpa kegiatan dan aktivitas

kehidupan kita akan hampa, hambar

dan tidak produktif. Kegiatan tersebut

bisa dilakukan dimana saja, di rumah,

di kantor, di jalan, di warung, di pasar,

di sekolah dan ditempat-tempat

lainnya. Dan bagi orang beriman

kegiatan atau aktivitas adalah sarana

menebar kebajikan, baik kata maupun

perbuatan selalu memberikan

kebaikan pada dirinya dan orang lain.

Bukankah Rasulullah SAW

mengumpamakan jati diri seorang

muslim seperti seekor lebah. Makanan

yang dimakan adalah baik dan yang

dikeluarkan pun baik, lebah hinggap

atau tinggal tidak pernah merusak yang

lainnya.61

Dengan memahami makna

basmalah dan mengaktualisasikannya

dalam kehidupan sehari-hari, maka

sang pelaku diharapkan menyadari

konsekuensi dari apa yang

dilakukannya; ketika hendak makan

misalnya, maka dirinya akan dipandu

untuk mengingat adab-adab makan,

seperti makan dan minum dengan

tangan kanan, makanan yang ada harus

dihabiskan untuk mendapatkan

berkahnya, makan dan minum

secukupnya dan tidak terlalu kenyang,

serta hanya makan yang halal dan

thayyib, tidak tabdzir, dan membaca

doa setelah makan. Begitu pula

jika pada saat berpakaian selalu

membaca basmalah; maka kita akan

ingat dengan adab-adab berpakaian,

seperti menutup aurat, tidak sombong

dengan pakaian (tidak pamer), dan

bersyukur kepada Allah yang telah

mengkaruniai pakaian. Pada saat

keluar rumah lalu membaca

basmalah, maka niat bekerja untuk

ibadah, memenuhi kebutuhan

keluarga, tidak berniat untuk

menzhalimi orang lain, tidak akan

mengambil harta yang tidak halal dan

seterusnya.62

61 Mustaman, 2001, Makna Bismillah, Bandung : cipta kreatif, hal, 42
62 Ibid, Mustaman. hal, 43



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

93

Supaya hubungan itu tidak putus

dan jiwa muslim dapat terpelihara dari

pelbagai godaan yang dapat

menjatuhkan mertabatnya, Allah

mewajibkan kepada mereka sholat

lima waktu sehari semalam, yang di

mulai sejak bangun pagi hingga

menjelang tidur pada watu malam.

Kewajiban ini pun ikut disebarkan

melalui pantun yang terkait dengan

pokok persoalan “nama-nama hari,”

seperti:

Petang Jum’at orang mengaji

Bulan syafar ada mandinya

Besarlah hajat kami kemari

Intan terkabar indah nya berita63

Kaji Cik mamat sudahlah tamat

Khatam Al-qur’an di hari kamis

Agar bahtera hidup selamat

Tetap berpegang Qur’an dan Hadist

Petang jum’at memukul beduk

Sesudah azan orang Qamat

Peganglah amanat elok-elok

Supaya rumah tangga jadi selamat64

Orang Melayu selalu berbuat

sesuatu sesuai dengan hari-hari yang

baik menurut Islam seperti hari senen,

kamis dan jumat. mereka memuliakan

hari tersebut berdasarkan ketentuan

dari hadis-hadis yang diriwayatkan

oleh sahabat-sahabat nabi Muhammad

SAW.

Pintu-pintu Surga dibuka pada

hari Senin dan Kamis, maka saat itu

akan diampuni semua hamba yang

tidak menyekutukan Allah dengan

sesuatu apapun, kecuali seseorang

yang antara dirinya dan saudaranya

terjadi permusuhan. Lalu dikatakan

“Tundalah pengampunan terhadap

kedua orang ini sampai keduanya

berdamai, tundalah pengampunan

terhadap kedua orang ini sampai

keduanya berdamai, tundalah

pengampunan terhadap kedua orang

ini sampai keduanya berdamai65

Lahirnya pantun-pantun yang

mengikatkan ibadah yang satu dengan

ibadah lainnya, yaitu puasa dengan

sholat, haji dengan bersadaqah,

mungkin merupakan peringatan atau

sindiran kepada mereka yang menitik

beratkan pada satu ibadah dari ibadah

lainnya, termasuk ibadah sosial, yaitu

bersadaqah. Sedangkan kalimat yang

termaktub pada maksud tidak beriman

seseorang tanpa menunaikan yang

telah ditentukan dalam kehidupan

orang-orang mukmin. Namun

kesemua itu tentulah tidak terlepas dari

yang namanya sebuah keikhlasan hati

yang tidak mengharapkan apa pun

kecuali ridho Allah SWT.

63 Iqbal, 19 Februari 2007
64 Idris, 28 March 2007
65 HR. Muslim No. 2565, Al Bukhari dalam Adabul Mufrad No. 411, Al Baihaqi dalam

Syu’abul Iman No. 6626.



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

94

IV SIMPULAN

Konsep nilai ini telah digunakan

bersama-sama dengan konsep norma,

sebagai sesuatu yang diinginkan,

dikehendaki atau yang dianggap paling

ideal oleh seseorang, komunitas, atau

masyarakat. Jadi, seseorang,

komunitas, atau masyarakat yang

melakukan penilaian berarti sedang

menerapkan konsep ukuran atas

objek yang bernilai; atau sedang

melakukan pilihan-pilihan diantara

objek-objek yang diinginkan dan yang

tidak diinginkan. Nilai sebagai konsep

ukuran dapat diperoleh dari agama,

moral, adat, dan undang-undang. Hasil

penilaian disebut sebagai “pembenaran

atas penelitian.”

Dalam teori nilai, terdapat dua

paham yang berlawanan dalam

menentukan persoalan objektivtas

penilaian, yaitu objektivisme dan

subjektivisme. Bagi penganut

objektivisme, objeklah yang

menentukan penilaian. Objektivitas

suatu penilaian benar-benar ada pada

objek sehingga tanpa diberikan

penilaian pun, objek itu sendiri telah

mempunyai nilai.

Pembicaraan nilai, sebenarnya

merupakan bagian yang tak

terpisahkan dari kebudayaan. Hal ini

dapat disaksikan pada fenomena

kehidupan manusia itu sendiri, sejak

lahir hingga menjadi pribadi dan

anggota masyarakat. Sejak lahir,

seseorang tumbuh dan berkembang,

berhubungan, mengenal, dan

menyesuaikan diri dengan pribadi-

pribadi yang hidup dalam kesatuan

sosial dan budayanya.

Unsur nilai yang penting adalah

manusia yang mempunyai nilai dalam

hal ini “Masyarakat Melayu

Bengkalis.” Merekalah yang akan

melakukan penilaian atas sesuatu yang

diinginkan, atau sesuatu yang diyakini

dapat memberi kebahagiaan hidup.

Karena itu, ada tiga persoalan yang

akan dibahas, yaitu adat dan Islam

sebagai sumber utama nilai, budi dan

orang budiman sebagai orientasi nilai

Melayu dan tujuannya, dan pantun

budi sebagai medianya. Kajian ini

dapat disimpulkan bahwa sangat erat

keterkaitan pantun nikah kahwin

dengan agama, adat dan budaya yang

telah mengurat dan mengakar dalam

kehidupan orang-orang Melayu.



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 10, No. 2 Tahun 2014

95

DAFTAR PUSTAKA

Al’quran. 1987. Surabaya, penerbit

Mahkota.

Ardani dalam M.Arfan. 2009. Pola

Mendidik Anak. Malang: Purnama.

Bakry, Oemar. 1986, Akhlak Muslim,

Bandung : Angkasa

Bustami, Ibrahim .1960. Budi dalam

Kehidupan Diri dan Masyarakat.

Medan: Penerbit Pustaka Indonesia.

Daud, Mustafa Haji. 1994.  Tamadun

Islam.Kuala Lumpur: Penerbit Utusan

Publications & Distributors Sdn.Bhd.

Drijarkoro S. J. N. 1989.  Filsafat

Manusia . cet. Ke-8 Yogyakarta:

Kanisius.

Gazalba, Sidi. 1989. Masyarakat

Islam: Pengantar Sosiologi dan

Sosiografi. Cet. Ke.2 Jakarta.: Bulan

Bintang.

Hanafiah S. M., A. M. 1970. Tinjauan

Adat Minangkabau. Jakarta: Penerbit

PT Grafiti Pers.

Khalid, Amru. 2007, Berakhlak

Seindah Rasulullah, Semarang,

Pustaka Nuun.

Mustaman, 2001, Makna Bismillah,

Bandung : cipta kreatif.

Nasution, Harun.1985. Teologi

Islam: aliran-aliran Sejarah Analisa

perbandingan. Cet. Ke-5. Jakarta

yayasan Penerbitan universitas

Indonesia.

Pradopo, Rachmat Djoko. 1986.

“Estetika Resepsi dan Teori

Penerapannya” dalam Sulatin Sutrisno

dkk (ed). Bahasa dan Budaya.

Yogyakarta : Gadjah Mada University

Press.

Rustam. 2001. Ibadah Seorang

Hamba. Pekanbaru: Penerbit

Syawardana.

Sayyid Sabiq, 1990, Fiqih Sunnah,

Jilid I, Bandung, Al Maarif.

Selat, Norazit. 1989. Konsep Asas

Antropologi. Kuala Lumpur : Dewan

Bahasa dan pustaka.

Shihab, M. Quraish. 1996. Wawasan

Al-Qur’an: Tafsir Sosial

Berdasarkan Konsep-konsep Kunci.

Jakarta: Penerbit Paramadina.

Trihanggoro, Wisnu. 1994 “Penilaian

Terhadap Kebudayaan.” Johanes

Mardimin (ed). Jangan Tangisi

Tradisi. Yogyakarta: Penerbit

Kanisius.

Yusoff,(ed). Pantun Manifestasi

Minda Masyarakat. Kuala Lumpur:

akademi Penyajian Melayu Universiti

of  Malaya

.


