
 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

29 

 

 

 

 

PERGESERAN FUNGSI MAMAK KANDUNG DALAM 

PELAKSANAAN ADAT MINANGKABAU PADA MASYARAKAT 

JORONG BATU BADINDING NAGARI LIMO KOTO KECAMATAN 

BONJOL KABUPATEN PASAMAN 

 

Hafizah 

STKIP Ahlussunnah  Bukittinggi 

hafizah_pipit@yahoo.co.id 

Abstract 

 This study aims to reveal the shifting forms of mother's brother function 

in the guardianship Batu Badinding community, the cause of the shift in the 

function of mother's brother biological in the customar practices of the 

Minangkabau people in the guardianship Batu Badinding community, the 

impact of the shift in the function of the mother's brother in the 

implementation of the Minangkabau Customs in guardianship Batu 

Badinding.  This is a case study research. The informant selection technique 

uses a method (purposive sampling). the results showed that there had been a 

shift in the function of mother's brother biological in guardianship Batu 

Badinding community (1) The forms of shifting functions of mother's brother 

were: (a) in the economic field, (b) in the field of education, (c) in the 

religious field, and ( d) in the field of Custom (e) in the field of marriage. (2) 

The causes of the shifting of mother's brother biological functions are: (a) 

lifestyle in overseas, (b) mother's brother  prioritizes children and wives, (c) 

lack of indigenous knowledge of mother's brother  (d) low economic level of 

mother's brother , (e) mother's brother  morality low, (f) the influence of 

values in Islam. (3) The impact of the shift in the function of the mother's 

brother biological, namely: (a) the mother's brother figure is less respected 

by the niece, (b) the authority of mother's brother begins to fade in the middle 

of the community (c) the fading of kinship and social relations between 

mother's brother  and niece, (d) changes in structure and responsibility 

family answer. 

 

Keywords: Mother's brother, Custom and Conflict functions 

 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

30 

 

I. Pendahuluan 

Dalam kehidupan sehari hari, 

manusia selalu dihadapkan pada 

kebudayaan, setiap hari orang 

melihat, mempergunakan dan bahkan 

kadang-kadang merusak kebudayaan 

itu sendiri (Soekanto, 2004: 171). 

Menurut Tylor (dalam Soekanto, 

2004:172) kebudayaan adalah 

kompleks pengetahuan, kepercayaan, 

kesenian, moral, hukum, adat istiadat 

dan kemampuan-kemampuan serta 

kebiasaan-kebiasaan yang didapatkan 

oleh manusia sebagai anggota 

masyarakat. 

Kebudayaan merupakan faktor 

penting dalam kehidupan manusia. 

Sebab kebudayaan memberikan arah 

kepada tindakan dan karya manusia. 

Kebudayaan yang telah ada akan 

tetap berjalan meski kadang-kadang 

wujudnya dapat berubah 

(Koentjaraningrat 1996: 74).  

J.J Honingman (dalam 

Koenjaraningrat, 1996:74) membuat 

perbedaan atas tiga gejala 

kebudayaan yakni:  

a. Ideas (gagasan-gagasan)  

b.  Activities (kegiatan atau 

tindakan)  

c. Artifacts (budaya materi atau 

fisik)  

Ketiga gejala kebudayaan itu 

pada dasarnya merupakan 

perwujudan dari cipta karsa manusia 

sebagai makhluk budaya yang 

diwarisi dari generasi sebelumnya. 

Salah satu wujud kebudayaan itu 

yakni aktivitas yang tercermin pada 

fungsi “niniak mamak” yang 

seharusnya “anak dipangku 

kemenakan dibimbiang” sekarang 

sudah bergeser sehingga ada 

kemenakan yang tidak mengenal 

mamak mereka sendiri karena 

berbagai faktor. 

Secara umum mamak adalah 

saudara laki-laki ibu, semua saudara 

laki-laki ibu, baik adik ibu atau 

kakaknya adalah mamak. Dengan 

demikian kemenakan adalah anak 

dari saudara perempuan baik kakak 

atau adik saudara laki lakinya. 

Hubungan mamak dengan 

kemenakan juga alamiah seketurunan 

atau sesuku. Mamak bersaudara 

dengan ibu karena itu dia 

seketurunan sedangkan anak adalah 

keturunan ibunya, dengan demikian 

mamak dan kemenakan mempunyai 

hubungan seketurunan dan juga 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

31 

 

sesuku menurut garis matrilineal. Hal 

ini sejalan dengan pendapat 

Rangkuto (1978:6) yang mengatakan 

bahwa adat Minangkabau 

mengajarkan bahwa mamak ialah 

laki-laki yang bertanggung jawab 

terhadap anak kemenakannya pria 

dan wanita dari pihak ibu. Dengan 

demikian seseorang di Minangkabau 

mempunyai dua pelindung yaitu: 

Mamak dan Ayah. 

Seperti kata-kata fatwa adat 

(Idrus Hakimy, 2001:51) 

Anak dipangku kemenakan 

dibimbiang 

anak dipangku jo pancarian 

kamanakan dibimbiang jo 

pusako 

  

anak dipangku kemenakan di 

bimbing 

anak dipangku dengan 

pencaharian 

kemenakan dibimbing dengan 

pusaka  

Dengan demikian mamak akan 

berusaha dengan kemampuannya 

menurut kemungkinan yang ada 

padanya untuk membimbing dan 

melindungi kemenakannya dan 

begitu pula ayah terhadap anaknya. 

Pada seorang laki-laki minang 

didalam dirinya melekat dua fungsi 

yaitu sebagai ayah dan sebagai 

mamak. Sebagai mamak mempunyai 

kewajiban dalam memimpin dan 

bertanggung jawab atas keselamatan 

saudara-saudara perempuannya 

beserta anak dan kemenakannya baik 

dalam urusan adat, harta warisan 

maupun perkawinan mamak 

berkewajiban memperhatikan dan 

menjaga kemenakannya. 

Menurut Soekanto (2004:182) 

kebudayaan terwujud dan tersalurkan 

dari perilaku manusia. Setiap 

masyarakat memiliki norma-norma 

atau aturan-aturan yang kemudian 

menjadi Adat dari masyarakat dan 

berfungsi mengatur segala tingkah 

laku dalam kehidupan mereka. 

Antara masyarakat yang satu dengan 

masyarakat yang lain mempunyai 

norma atau adat istiadat yang 

berbeda. 

Secara tradisional dalam 

keluarga, laki-laki di Minangkabau 

berperan sebagai pemimpin dalam 

keluarga ibunya. Kekuasaan yang 

berlaku mengharuskan laki-laki 

mempunyai tanggung jawab untuk 

menjaga dan melindungi semua 

saudara perempuannya dan anak dari 

saudara-saudara perempuannya. 

Mamak berperan dalam membimbing 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

32 

 

kemenakannya, memelihara dan 

mengembangkan harta pusaka serta 

mewakili keluarga dalam urusan 

keluarga. Mamak berkewajiban 

membimbing kemenakan dalam 

bidang adat, bidang agama, dan 

bidang perilaku sehari-hari. Kalau 

kemenakan melakukan kesalahan 

mamak akan ikut malu karena 

masyarakat akan bertanya siapa 

mamaknya. 

Dewasa ini perubahan sosial 

telah terjadi di lingkungan 

masyarakat Minangkabau. Peran 

mamak mulai terasa berkurang. 

Mamak lebih berfungsi sebagai 

bapak dalam keluarga isterinya. 

Posisi dan peran mamak pun mulai 

berubah misalnya dalam hal 

membimbing kemenakannya, 

seharusnya yang bertanggung jawab 

dalam hal pendidikan kemenakannya 

adalah mamak, tapi sekarang peran 

tersebut lebih banyak diambil oleh 

bapak (ayah). Hal ini tentu saja 

berubah dari yang seharusnya, karena 

di dalam keluarga di Minangkabau 

peran mamak sangat penting dan 

sangat dibutuhkan. Posisi dan fungsi  

mamak pun mulai bergeser, sekarang 

ini posisi dan fungsi mamak tidak 

lagi seperti yang semestinya. 

Tidak hanya mamak, 

kemenakan pun sudah tidak sesuai 

lagi dengan pepatah sebagaimana 

yang diungkapkan oleh Rangkuto 

(1978:13-14) “Sudah banyak yang 

terjadi dimana kemenakan yang 

menyanggah mamaknya baik ia 

kemenakan kandung maupun ia 

kemenakan bertali budi, banyak 

kemenakan sekarang yang tidak tahu 

siapa mamaknya, ada kemenakan 

perempuan yang hendak menikah 

tidak memberi tahu pada mamak 

kandungnya lagi, ada kemenakan 

perempuan yang sudah pandai 

mencari suami sendiri, ada pula 

kemenakan yang menghabiskan harta 

pusaka untuk kepentingan 

pribadinya, ada kemenakan kini yang 

sudah jauh hanyut terbawa oleh krisis 

moral hingga tidak dapat dipintas 

lagi, banyak lagi fakta yang 

memalukan dan menyedihkan yang 

menyimpulkan bahwa kemenakan 

zaman sekarang kebanyakan sudah 

tidak mudah menurut lagi baik 

tentang adat maupun tentang agama”. 

Fenomena lain juga menjadi bukti 

bahwa hubungan kekerabatan antara 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

33 

 

mamak dengan kemenakan mulai 

merosot adalah seperti banyaknya 

mamak yang pergi merantau menjadi 

penyebab semakin jauhnya mamak 

dengan kemenakan, sehingga mamak 

tidak dapat memenuhi semua 

kepentingan kemenakan yang 

menjadi tanggung jawabnya. 

Berdasarkan hal-hal di atas 

maka penulis merasa tertarik untuk 

melakukan penelitian tentang 

Pergeseran Fungsi Mamak Dalam 

Pelaksanaan Adat Minangkabau 

pada Masyarakat Masyarakat Jorong 

Batu Badinding Nagari Limo Koto 

Kecamatan Bonjol Kabupaten 

Pasaman. 

II. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan  kualitatif. Tipe 

penelitian ini adalah tipe studi kasus. 

Studi kasus adalah suatu pendekatan 

untuk mempelajari, menerangkan 

atau menginterpretasikan suatu kasus 

(case)  dalam konteksnya secara 

natural tanpa ada intervensi dari 

pihak luar (Salim, 2003:93). Tipe 

studi kasus dalam penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan 

gambaran yang menyeluruh dan 

mendalam tentang Pergeseran 

Fungsi Mamak Dalam Pelaksanaan 

Adat Minangkabau pada Masyarakat 

Masyarakat Jorong Batu Badinding 

Nagari Limo Koto Kecamatan Bonjol 

Kabupaten Pasaman. Penelitian ini 

termasuk tipe studi kasus instrinsik 

dengan model studi kasus tunggal 

dengan single level analysis. 

Teknik pemilihan informan 

dengan menggunakan motode 

(purposive sampling). Artinya 

informan ditentukan secara sengaja 

atas pertimbangan tertentu bukan 

secara acak (Faisal, 1990:56). Jumlah 

informan dalam penelitian ini adalah 

sebanyak 10 orang  masyarakat 

setempat. Data yang dikumpulkan 

dari dalam penelitian ini terdiri dari 

dua jenis data yaitu data primer dan 

sekunder. Data primer data yang 

berhubungan langsung  dengan objek 

formal penelitian Pergeseran Fungsi 

Mamak Dalam Pelaksanaan Adat 

Minangkabau pada Masyarakat 

Masyarakat Jorong Batu Badinding 

Nagari Limo Koto Kecamatan Bonjol 

Kabupaten Pasaman  

Teknik yang dipakai untuk 

mendapatkan data adalah observasi 

atau pengamatan, wawancara dan 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

34 

 

dokumentasi. Teknik penjamin 

keabsahan data merupakan salah satu 

faktor yang menentukan dalam 

penelitian kualitatif. Dalam hal ini 

untuk menjamin dan memperkuat 

keabsahan data penelitian Pergeseran 

Fungsi Mamak Dalam Pelaksanaan 

Adat Minangkabau pada Masyarakat 

Jorong Batu Badinding Nagari Limo 

Koto Kecamatan Bonjol Kabupaten 

Pasaman. Diantara langkah-langkah 

yang peneliti lakukan  diantaranya : 

1) perpanjang keikutsertaan, 2) 

ketekunan pengamatan, dan 3) 

triangulasi data (Moleong, 2009: 

327-330). 

Penelitian dimulai  15 

Desember 2018 sampai 25 April 

2019, jadi kira-kira penelitian ini 

berlangsung sekitar 4 bulan setengah. 

III. Hasil dan Pembahasan 

Masyarakat Minangkabau 

mempunyai hubungan kekerabatan 

yang sangat luas, baik antara individu 

dengan individu, antara individu 

dengan keluarga, maupun antara satu 

keluarga dengan keluarga lain. 

Dengan adanya hubungan seperti itu 

menjadikan mereka sebagai 

masyarakat yang kolektif dan 

masyarakat yang memiliki rasa 

kebersamaan yang tinggi. Sebagai 

masyarakat minang selayaknya harus 

tahu bagaimana sistem kekerabatan 

yang berlaku di Minangkabau. 

Sistem kekerabatan menurut 

pendapat Dt. Bandaro (2004:317) 

adalah sekumpulan unsur yang secara 

teratur saling berkaitan sehingga 

membentuk satu kesatuan atau 

kelompok, kerabat adalah pertalian 

keluarga, sedangkan kekerabatan 

adalah perihal yang berkaitan dengan 

pertalian keluarga. 

Jadi sistem kekerabatan orang 

minang adalah hubungan yang teratur 

antara individu di Minangkabau 

sehingga membentuk satu kesatuan 

atau kelompok. Kebersamaan ini 

menjadikan hubungan antara individu 

dan hubungan antar keluarga sangat 

akrab, hal ini diungkapkan dalam 

kato pusako urang minang oleh Dt. 

Bandaro (2004:318) sebagai berikut: 

Tagak basuku mamaga suku 

Tagak bakampuang mamaga 

kampuang 

Tagak banagari mamaga 

nagari 

Tagak babangso mamaga 

bangso 
 

(Berdiri disuku memagar suku, 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

35 

 

Berdiri di kampung memagar 

kampung, 

Berdiri di nagari memagar 

nagari 

Berdiri di bangsa memagar 

bangsa) 

Rasa kebersamaan itu juga 

diungkapkan oleh pitua urang tuo 

minang semenjak dahulu kala yaitu 

sebagai berikut: 

Sasakik sasanang, sahino 

samalu, 

Kok ado samo dimakan, kok 

tido samo dicari, 

Barek samo dipikua, ringan 

samo dijinjiang, 

Kabukik samo mandaki, 

kalurah samo manurun, 

Tatilantang samo minum 

ambun, 

Tatilungkuik samo makan 

tanah, 

Laki-laki samalu, padusi 

sarasan (Dt. Bandaro, 

2004:318) 

 

(Sama-sama sakit sama-sama 

senang 

Sama-sama terhina sama-sama 

malu 

Kalau ada sama-sama dimakan, 

kalau tidak ada sama-sama 

dicari 

Berat sama dipikul, ringan 

sama dijinjing 

Kebukit sama-sama mendaki, 

kelurah sama-sama menurun 

Terlentang sama-sama minum 

embun 

Tertelungkup sama-sama 

makan tanah 

Laki-laki sama-sama malu, 

perempuan satu perasaan). 

Dilihat dari perkembangan 

sejarah masyarakat Minangkabau 

yang menganut prinsip keturunan ibu 

atau matrilineal, hubungan 

kekerabatan antara seseorang anak 

dengan saudara laki-laki ibunya 

disebut dengan istilah hubungan 

kekerabatan mamak dengan 

kemenakan. Walaupun struktur 

masyarakat Minangkabau 

berdasarkan garis keturunan ibu, 

namun yang berkuasa dalam 

kesatuan-kesatuan itu  selalu orang 

laki-laki dari garis ibu.  Hanya saja 

kekuasaan selalu didasarkan atas 

mufakat seperti bunyi pepatah 

minang “kamanakan barajo ka 

mamak, mamak barajo ka mufakat”. 

Artinya kemenakan beraja ke 

mamak, mamak beraja ka mufakat.  

(Dt. Bandaro. 2004:319). 

Secara umum mamak adalah 

saudara laki-laki ibu, semua saudara 

laki-laki ibu, baik adik ibu atau 

kakaknya adalah mamak. Dengan 

demikian kemenakan adalah saudara 

perempuan seseorang, hubungan 

mamak dengan kemenakan juga 

alamiah seketurunan dan sesuku. 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

36 

 

Mamak bersaudara dengan ibu 

karena itu dia seketurunan sedangkan 

anak adalah ketutunan ibunya, 

dengan demikian mamak dan 

kemenakan mempunyai hubungan 

seketurunan dan juga sesuku menurut 

garis matrilineal. Hal ini sejalan 

dengan pendapat Rangkuto (1978:6) 

yang mengatakan bahwa “adat 

minangkabau mengajarkan bahwa 

mamak ialah laki-laki yang 

bertanggung jawab terhadap anak 

dan kemenakannya pria dan wanita 

dari pihak ibu”. 

Posisi Mamak 

Di Minangkabau terdapat dua 

corak atau bentuk kepemimpinan 

yaitu pemimpin formal (pemerintah) 

dan pemimpin non formal. Mamak 

adalah pemimpin non formal. Ajaran 

adat Minangkabau dan pandangan 

hidupnya tertuang dalam bentuk 

pepatah, petitih dan pituah, serta 

ungkapan lain yang mengambil 

contoh dari alam, alam semesta 

dengan segala unsurnya (Navis, 

1984:59). 

Niniak Mamak sebagai 

pimpinan informal dalam masyarakat 

tradisional ditandai dengan tidak 

diadakan peresmian pengangkatan 

pemimpin, juga tidak merupakan 

jabatan yang diwarisi secara turun 

temurun berdasarkan garis keturunan 

darah atau hubungan darah. 

Kepemimpinan dilahirkan 

berdasarkan jabatan fungsional 

seperti mengurus masalah agama, 

pemerintahan, serta keamanan atau 

tugasnya sebagai pengamanan negeri 

di dalam suatu komunitas yang 

disebut dengan nagari. 

Dilihat dari tugas seorang 

niniak mamak didalam Nagari, 

dengan kedudukan ini tetap 

merupakan pimpinan yang 

melaksanakan tugas dan wewenang 

serta tanggung jawab yang diberikan 

oleh kaum, suku atau nagari 

kepadanya, sehubungan dengan 

pandangan warga kaum dan sukunya 

tetap sebagai pimpinan mereka. 

Peran yang paling utama bagi mamak 

didalam keluarga ibu ialah sebagai 

pemimpin dalam keluarga. 

Mamak memiliki posisi atau 

tugas untuk menjaga keamanan dan 

kenyamanan masyarakat terutama 

dalam menjaga kemenakannya dan 

saudara perempuannya. 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

37 

 

Konsep Pergeseran 

 Pergeseran menurut Kamus 

Bahasa Indonesia (Purwadarminto, 

1982:13) berarti peralihan, 

perpindahan dan pergantian. 

Sedangkan menurut Gilin dan Gillin 

(dalam Soekanto, 2004: 304-305) 

menyatakan perubahan sosial adalah 

suatu variasi dan cara hidup yang 

telah diterima dan disebabkan karena 

perubahan geografis, kebudayaan, 

dan penemuan baru dalam 

masyarakat.  

Perubahan itu bisa berupa 

kemajuan (progress) atau mungkin 

sebuah kemunduran (regres) seperti 

yang dijelaskan Astrid Susanto dalam 

(Syamsir. 2003:124) bahwa: 

perubahan sosial akan mengalami 

kemajuan (progress) apabila 

masyarakat bisa menguasai teknologi 

dan penggunaan penemuan teknologi 

tersebut mengubah pendapat dan 

penilaian melalui falsafah hidup baru 

dan perubahan sosial akan 

mengalami kemunduran (regres) 

apabila manusia tenggelam dalam 

persoalan-persoalan yang 

dihadapinya dan tidak dapat 

mengambil sikap atau keputusan 

terhadap keadaan baru kedalam 

keadaan itu maka terjadi frustasi. 

Dengan demikian dapat 

disimpulkan bahwa perubahan sosial 

itu adalah suatu proses modifikasi 

atau penyesuaian yang terjadi dalam 

pola hidup antara dua kebudayaan 

dan kebudayaan yang baru yang 

mencakup nilai-nilai budaya, pola 

perilaku, kelompok masyarakat, 

hubungan-hubungan sosial ekonomi 

dan kelembagaan masyarakat yang 

menembus batas ke berbagai tingkat 

kehidupan sosial masyarakat di 

karenakan berbagai aspek kehidupan 

yang selalu berkembang dan terus 

berubah sesuai perkembangan 

pengetahuan masyarakat serta 

teknologi penunjangnya.  

1. Bentuk-bentuk pergeseran 

fungsi mamak pada 

masyarakat Jorong Batu 

Badinding Nagari Limo Koto 

Kecamatan Bonjol 

Kabupaten Pasaman 

Berdasarkan data yang 

diperoleh terjadi pergeseran fungsi 

mamak pada masyarakat Jorong Batu 

Badinding dalam berbagai bidang 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

38 

 

kehidupan diantaranya sebagai 

berikut: 

a. Fungsi Mamak dalam 

Bidang Ekonomi 

Dewasa ini masalah ekonomi 

merupakan salah satu aspek dalam 

kehidupan yang memiliki peranan 

sangat penting demi kelangsungan 

hidup kita sehari-hari. Sulitnya 

mencari pekerjaan adalah salah satu 

persoalan ekonomi yang serius. Hal 

ini mau tidak mau menjadi masalah 

yang harus dipikirkan dan dipikul 

mamak dalam komunitas masyarakat 

Minangkabau, karena bagaimanapun 

juga salah satu tugas pokok seorang 

mamak adalah harus ikut serta 

memperhatikan dan membantu anak 

kemenakan demi kelanjutan 

hidupnya sehari-hari di tengah-

tengah masyarakat. Mamak sebagai 

seorang laki-laki Minangkabau mau 

tidak mau mestilah menjalani dua 

peran. Pertama sebagai mamak dalam 

rumah ibunya dan kedua sebagai 

urang sumando dalam rumah istrinya. 

Perempuan sebagai pemegang harta 

pusaka dan laki-laki secara langsung 

adalah pemilik kekuasaan terhadap 

harta pusaka sebagaimana yang 

dinyatakan dalam pepatah adat 

“haria ninik turun ke mamak, ari 

turun ke kemenakan“. (Amir 

Syarifudin, 190:1984). 

Peranan dan tanggung jawab 

mamak selama ini ada dalam segala 

lapangan kehidupan terutama 

ekonomi. Inilah yang menyebabkan 

adanya wibawa mamak di depan 

kemenakannya dan yang 

menyebabkan menggantungkan 

harapan pada mamaknya. Namun, 

pada saat sekarang ini kemenakan 

lebih tergantung pada ayahnya dari 

pada mamaknya. Mamak sudah 

berangsur melepaskan tanggung 

jawabnya terhadap kehidupan 

ekonomi kemenakannya. 

Peran mamak dalam bidang 

perekonomian sudah mulai tidak 

dirasakan lagi. Hal ini dikarenakan 

mamak lebih memprioritaskan anak 

isteri, disamping  itu mamak sudah 

jarang yang mengelola harta pusaka 

keluarga yang hasilnya itu dijadikan 

untuk membiayai kemenakan. 

Karena hasil dari pencarian pribadi 

mamak adalah untuk membiayai 

anaknya, sedangkan untuk 

kemenakannya dibiayai dengan hasil 

pengelolaan harta pusaka misalnya 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

39 

 

sawah dan ladang. Dengan tidak ikut 

sertanya mamak mengelola harta 

pusaka menyebabkan kehidupan 

perekonomian kemenakan tidak ikut 

menjadi beban mamak, lain halnya 

jika mamak mampu dan secara 

sukarela mau membantu kehidupan 

perekonomian kemenakan. 

b. Fungsi Mamak dalam 

Bidang Pendidikan 

Dalam masyarakat 

minangkabau fungsi dan tugas 

seorang mamak adalah menjaga 

saudara-saudaranya yang perempuan, 

membimbing kemenakan-

kemenakannya serta menjaga harta 

pusaka. 

Terhadap anak kemanakan 

perempuan bimbingan mamak dalam 

pendidikan juga meliputi persiapan 

untuk menyambut warisan dan untuk 

melanjutkan garis keturunan, 

termasuk cara-cara membina rumah 

tangga. Terhadap kemenakan laki-

laki, bimbingan itu meliputi didikan 

untuk memelihara harta pusaka serta 

mempersiapkan kemenakan laki-laki 

untuk dapat mewarisi fungsi mamak 

untuk menjadi pimpinan dalam 

lingkungannya, baik dalam 

lingkungan rumah, paruik maupun 

sukunya (Syarifudin, 1984:200) 

Pendidikan adalah sesuatu hal 

yang penting dan sudah menjadi 

kebutuhan tersendiri bagi seluruh 

manusia termasuk bagi masyarakat 

Jorong Batu Badinding. Sebagai 

bukti akan hal tersebut, sebagian 

besar Masyarakat Jorong Batu 

Badinding berupaya untuk 

menyekolahkan anak mereka 

setinggi-tingginya.  

Dulu mamak berfungsi dalam 

hal mendidik kemenakan baik dalam 

hal etika, cara makan, ataupun 

memberikan uang untuk sekolah. 

Namun sekarang masalah pendidikan 

diberikan sepenuhnya pada orang tua 

dan guru di sekolah. Sehingga jika 

anak kemenakan berbuat salah bukan 

nama mamak lagi yang jelek namun 

nama orang tua si anak.  

c. Fungsi Mamak Dalam 

Bidang Keagamaan 

Sebagaimana diketahui bahwa 

masyarakat Minangkabau pada 

umumnya dan masyarakat Jorong 

Batu Badinding Nagari Limo Koto 

khususnya adalah masyarakat yang 

taat melaksanakan syariat agama 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

40 

 

yang dianutnya yaitu agama Islam. 

Agama Islam adalah agama yang 

diyakini masyarakat sejak lama, 

sehingga semua aturan-aturan adat 

yang berlaku didasarkan pada ajaran 

agama Islam.   

Oleh karena itu semua aturan-

aturan adat yang dianut masyarakat 

didasarkan kepada ajaran agama 

Islam. Islam menjadi dasar yang 

paling utama terhadap aturan adat 

tersebut. Dengan demikian agama 

Islam dapat dijadikan salah satu ciri 

masyarakat Minangkabau. 

Seandainya ada seseorang yang 

tinggal di Minangkabau dan tidak 

beragama Islam, maka dia bukan 

berasal dari suku bangsa 

Minangkabau (Amir.B, 1984:53). 

Adapun kesimpulan dari fungsi 

mamak dalam bidang keagamaan 

adalah sebagai seorang mamak harus 

bisa mengajarkan kepada 

kemenakannya apa yang baik dan apa 

yang tidak baik agar kemenakannya 

taat melaksanakan syariat agama 

Islam. 

Masyarakat Jorong Batu 

Badinding semuanya beragama Islam 

dan mereka adalah masyarakat yang 

taat dalam melaksanakan syariat 

agama yang diyakini masyarakat 

sejak lama sehingga aturan-aturan 

yang berlaku di Jorong Batu 

Badinding bersandikan pada ajaran 

agama Islam. Mamak memegang 

peranan penting dalam pelaksanaan 

agama kemenakan, mamak sebagai 

pengayom dan tauladan bagi 

kemenakan, mamak harus bisa 

mengontrol bagaimana ketaatan 

beragama si kemenakan. Namun saat 

ini karena kesibukan mamak maka 

yang mendidik anak dalam bidang 

agama adalah orang tua dan guru 

mengaji di sekolah.  

d. Fungsi Mamak Dalam 

Bidang Adat 

Kata adat berasal dari bahasa 

Arab yang secara etimologis berarti 

kebiasaan yang berlaku berulang kali. 

Dalam bahasa Indonesia kata adat 

biasa digabungkan dengan kata 

istiadat yang juga berasal dari bahasa 

Arab dengan arti sesuatu yang 

dibiasakan. Rangkaian kedua kata 

tersebut dalam pengertian 

Minangkabau berarti peraturan yang 

mengatur cara pergaulan masyarakat 

dengan perorangan serta pergaulan 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

41 

 

antara perorangan dengan sesamanya 

(Syarifudin, 1984:140). 

Adat lebih dahulu ada di 

Minangkabau dari pada Islam, namun 

dalam pembentukan hukum di 

Minangkabau yang berlaku adalah 

hukum Islam dengan materinya 

diresapi dari hukum adat. Maksudnya 

adalah adat yang telah lebih lama 

berlaku tetap dijalankan selama 

membawa manfaat kehidupan umat 

dan menghindarkan kemudaratan 

(kerusakan, kesulitan dan keburukan) 

dari kehidupan umat. 

Adat di Jorong Batu Badinding 

bersendikan pada syarak atau hukum-

hukum Islam. Syarak akan selalu 

dipertahankan oleh masyarakat 

Jorong Batu Badinding dengan cara 

menjadikan pedoman dalam setiap 

aturan yang ada di Jorong Batu 

Badinding termasuk dalam aturan 

adat. Setiap peraturan yang 

dikeluarkan di Jorong Batu 

Badinding selalu meneladani hukum 

Islam misalnya tentang ketentuan 

cara berpakaian. Di lingkungan 

Jorong Batu Badinding masyarakat 

haruslah  berpakaian sopan menutupi 

aurat sebagaimana yang diajarkan 

dalam agama Islam. 

Dalam masalah adat mamak 

dituntut untuk tahu dan mengerti adat 

yang berlaku di Jorong Batu 

Badinding tapi saat ini lebih banyak 

mamak yang tidak tahu adat dari 

pada yang tahu adat sehingga fungsi 

mamak sudah tidak berjalan 

sebagaimana mestinya. 

e. Fungsi Mamak Dalam 

Bidang Perkawinan 

Perkawinan merupakan suatu 

kebutuhan yang bersifat naluriah bagi 

setiap makhluk hidup. Salah satu 

tujuan perkawinan adalah untuk 

membentuk keluarga yang akan 

melahirkan anak untuk menyambung 

keturunan. Perkawinan merupakan 

suatu akad atau perikatan laki-laki 

dan perempuan dalam rangka 

mewujudkan kebahagiaan hidup 

keluarga, yang diliuputi rasa 

ketentraman serta rasa kasih sayang 

(Hamid, 2005: 38). Perkawinan 

martilineal Minangkabau merupakan 

urusan bersama kerabatnya, mulai 

dari pencarian pasangan, membuat 

persetujuan, melaksanakan 

pertunangan sampai akad nikah dan 

helat perkawinan selesai 

dilaksanakan. 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

42 

 

Dalam Minangkabau 

perkawinan yang paling ideal adalah 

perkawinan antara keluarga dekat 

seperti perkawinan antara anak dan 

kemanakan. Perkawinan tersebut 

lazim disebut perkawinan pulang 

kemamak dan pulang kabako. Pulang 

kemamak seperti mengawini anak 

mamak, sedangkan pulang kabako 

yaitu mengawini kemanakan ayah 

(Amir B,1984:56). 

Seorang mamak harus 

senantiasa mengetahui 

perkembangan kemenakannya dan 

jika kemenakannya ingin 

melaksanakan perkawinan seorang 

mamak harus mengetahuinya. 

Perkawinan tersebut haruslah 

berdasarkan persetujuan mamak. 

Perkawinan di Jorong Batu 

Badinding menjadi tanggung jawab 

bagi seorang mamak. Mamak 

memiliki fungsi yang amat penting 

dalam terlaksananya perkawinan 

kemenakannya. Secara adat mamak 

memiliki tanggung jawab untuk 

mencarikan jodoh untuk 

kemenakannya yang sudah pantas 

untuk  menikah terutama bagi 

kemenakan perempuan. Saat ini 

peran mamak untuk mencarikan 

jodoh bagi kemenakan sudah mulai 

bergeser karena berbagai alasan. Dari 

berbagai alasan itu salah satunya 

adalah karena perkembangan zaman, 

saat ini kemenakan sudah pandai 

mencari jodoh sendiri tidak seperti 

zaman Siti Nurbaya lagi. 

2. Penyebab Bergesernya 

Fungsi Mamak dalam 

Masyarakat 

a. Pola Hidup di Rantau 

Jorong Batu Badinding adalah 

satu Jorong di Kecamatan Bonjol 

yang mayoritas masyarakatnya 

merantau. Dalam bentuk tanggung 

jawab rumah tangga terdapat 

pertimbangan antara tanggung jawab 

ayah dan tanggung jawab mamak. 

Seorang suami dalam hal ini 

memiliki fungsi ganda secara 

berimbang. Ia adalah ayah yang 

bertanggung jawab terhadap anak 

dan isteri sesuai syarak dan juga 

sebagai mamak yang bertanggung 

jawab terhadap kemenakan sesuai 

dengan ketentuan adat. 

Masyarakat Jorong Batu 

Badinding lebih banyak memilih 

keluar dari Jorong dan mencari 

penghidupan yang lebih layak di 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

43 

 

rantau.  Sebagian mereka percaya 

bahwa kehidupan di rantau akan 

lebih baik dari pada tinggal di Jorong 

Batu Badinding. Disamping itu 

dengan merantau berarti secara 

langsung mamak mulai 

meninggalkan tanggung jawabnya 

terhadap kemenakan, karena 

merantau berarti meninggalkan 

lingkungan adat Minangkabau 

sehingga fungsinya sebagai laki-laki 

yang berperan mamak tidak dapat 

dijalankan sepenuhnya sesuai 

tuntunan adat. 

b. Mamak lebih 

memprioritaskan anak dan 

isteri 

Mamak yang merantau 

biasanya membawa sekaligus 

keluarga yaitu anak dan isterinya. 

Hal ini menyebabkan intensitas 

pertemuan antara mamak yang 

berlaku sebagai ayah lebih banyak 

dengan anak dan isteri dari pada 

kemenakannya. Hal ini menimbulkan 

dampak mamak lebih 

memprioritaskan anak dan isteri 

sehingga fungsi mamak sebagai 

pembimbing bagi kemenakannya 

mulai berkurang.  

c. Minimnya pengetahuan adat 

mamak 

Selain silaturrahmi yang 

kurang antara mamak dengan 

kemenakan pergeseran fungsi mamak 

juga disebabkan karena kurangnya 

pengetahuan adat mamak. Mamak 

yang lama di rantau sudah bergaul 

dengan berbagai budaya baru 

sehingga adat yang melekat padanya 

adalah adat di tempat dia merantau. 

Adat di tanah kelahirannya pun mulai 

luntur.  

d. Tingkat perekonomian 

mamak rendah 

Faktor lain yang menjadi 

penyebab bergesernya fungsi mamak 

adalah karena tingkat perekonomian. 

Tuntutan ekonomi yang semakin 

tinggi menyebabkan mamak jadi 

kurang memperhatikan 

kemenakannya.  

e. Moralitas mamak yang 

rendah 

Pergeseran fungsi mamak juga 

dapat terjadi karena moralitas mamak 

yang rendah sehingga citranya jatuh 

dimata kemenakan. Oleh sebab itulah 

kemenakan tidak lagi menyegani dan 

menghargai mamaknya. Fenomena 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

44 

 

yang sering terjadi di Jorong Batu 

Badinding adalah sebagian mamak 

yang menggunakan harta pusaka 

untuk kepentingan pribadi bahkan 

ada yang sampai menggadaikan dan 

menjualnya padahal menggadaikan 

harta pusaka adalah sesuatu yang 

tabu bagi mamak karena fungsi 

mamak terhadap harta pusaka adalah 

sebagai pengelola. 

f. Pengaruh nilai-nilai dan 

hukum Islam 

Ajaran Islam telah mewarnai 

tingkah laku dan amal perbuatan 

suku bangsa Minangkabau termasuk 

masyarakat Jorong Batu Badinding. 

Tingkah laku dan kebiasaan yang 

telah melembaga itu dasar atau 

sendinya adalah ajaran agama. Adat 

bersendi syarak. Syarak bersendi 

kitabullah. Namun, konsep ini 

ternyata menyebabkan perbenturan 

baru. Dalam ketentuan adat posisi 

laki-laki Minangkabau adalah 

sebagai mamak yang memiliki 

tanggungjawab penuh terhadap 

kemenakan. Namun dalam Islam 

tanggungjawab penuh seorang laki-

laki adalah pada anak dan isterinya. 

Laki-laki Minangkabau berada pada 

posisi rumit dan akhirnya pada 

tataran realitas laki-laki 

Minangkabau lebih cenderung 

memilih sebagai seorang ayah 

daripada sebagai seorang mamak.  

3. Dampak pergeseran fungsi 

mamak dalam keluarga 

Berdasarkan deskripsi data 

yang diperoleh di lapangan, maka 

terjadi pergeseran fungsi mamak 

yang menyebabkan dampak-dampak 

tertentu. Agar lebih rinci dapat 

diidentifikasi dampak dari pergeseran 

fungsi mamak dalam keluarga pada 

masyarakat Jorong Batu Badinding 

sebagai berikut : 

a. Figur mamak kurang 

disegani kemenakan 

Kurang berfungsinya mamak 

terhadap kemenakan menjadikan 

kemenakan kurang menyegani 

mamaknya. Hal ini dikarenakan 

kemenakan merasa tidak perlu 

menghormati mamak karena mamak 

tidak telalu berpengaruh dalam 

kehidupannya. Ketika seorang 

mamak dibutuhkan perannya oleh 

kemenakan dan mamak tidak dapat 

mewujudkan, maka citra mamak 

dimata kemenakan akan buruk 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

45 

 

sehingga menyebabkan kemenakan 

tidak terlalu segan kepada 

mamaknya.  

b. Wibawa mamak mulai 

luntur di tengah masyarakat  

Kurang berfungsinya mamak 

terhadap kemenakan bisa 

menyebabkan kemenakan tidak 

terkontrol dengan baik. Kontrol 

mamak sangat dibutuhkan demi 

kebaikan kehidupan kemenakannya. 

Jika seorang kemenakan melakukan 

kesalahan maka yang pertama kali 

dipertanyakan oleh masyarakat 

sekitar adalah siapa mamaknya? Hal 

ini menjadi pembuktian kalau mamak 

bertanggungjawab terhadap tindakan 

apa saja yang dilakukan oleh 

kemenakan, baik itu tindakan yang 

benar maupun tindakan yang salah. 

Kalau kemenakan melakukan suatu 

yang benar maka mamak akan 

mendapat pujian dari masyarakat, 

sebaliknya jika kemenakan 

melakukan kesalahan, maka mamak 

akan ikut malu dan menjadi bahan 

gunjingan di tengah masyarakat.  

c. Lunturnya kekerabatan dan 

renggangnya hubungan 

sosial antara mamak dan 

kemenakan. 

Mamak yang merantau 

biasanya jarang pulang kampung, 

kalaupun ada biasanya hanya pada 

momen puasa Ramadhan atau 

lebaran Idul Fitri. Jarangnya 

pertemuan antara mamak dan 

kemenakan menyebabkan hubungan 

antara keduanya tidaklah dekat, 

silaturahmi tidak berjalan dengan 

baik dan harmonis. Hubungan 

kekerabatan yang seharusnya terjalin 

sangat erat mulai merenggang.  

d. Perubahan struktur dan 

tanggung jawab keluarga 

serta konflik yang 

berkepanjangan antara 

kemenakan dan mamak 

kandung 

Telah terjadi perubahan 

struktur kekuasaan di dalam 

keluarga, seharusnya yang berkuasa 

dalam keluarga adalah mamak tetapi 

karena mamak merantau maka terjadi 

peralihan kekuasaan kepada sumando 

atau ayah dari kemenakan. Fungsi 

atau peran mamak mulai kurang 

dirasakan sehingga segala hal yang 

berhubungan dengan kemenakan 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

46 

 

diurusi oleh sumando atau ayah dari 

kemenakan. Perubahan struktur 

kekuasaan dalam keluarga di Jorong 

Batu Badinding antara lain 

disebabkan karena: (1) mamak yang 

merantau berarti meninggalkan 

wilayah asal dan menempati wilayah 

yang baru ini juga berarti 

meninggalkan tanah pusaka berupa 

ulayat kaum yang dahulu digunakan 

sebagai sumber utama perekonomian 

keluarga (2) mamak yang merantau 

berarti pindah dari lingkungan sosial 

yang lama ke lingkungan sosial yang 

baru dan hidup berdampingan dengan 

suku-suku lain ini menjadi peluang 

terjadinya akulturasi. 

Salah satu teori yang 

menganalisis tentang bentuk 

pergeseran fungsi mamak yaitu teori 

evolusi (Soekanto, 2004: 311-313) 

Perubahan evolusi merupakan 

perubahan sosial yang terjadi dalam 

proses lambat, dalam waktu yang 

cukup lama dan tanpa ada kehendak 

tertentu dari masyarakat yang 

bersangkutan. Perubahan ini 

berlangsung mengikuti kondisi 

perkembangan masyarakat, yaitu 

sejalan dengan usaha-usaha 

masyarakat memenuhi kebutuhan 

kehidupan sehari-hari. Dengan kata 

lain perubahan sosial terjadi karena 

dorongan usaha-usaha masyarakat 

guna menyesuaikan diri terhadap 

kebutuhan hidupnya dengan 

perkembangan masyarakat pada 

waktu itu (Syani, 1994:167). 

Pergeseran fungsi mamak dalam 

pelaksanaan adat MinangKabau pada 

masyarakat Jorong Batu Badinding 

Nagari Limo Koto Kecamatan Bonjol 

Kabupaten Pasaman  merupakan 

proses perubahan lambat karena 

beberapa kondisi sehingga fungsi 

niniak mamak yang seharusnya 

memperhatikan kebutuhan 

kemenakan namun karena 

perkembangan zaman dan tuntutan 

hidup menyebabkan fungsi tersebut 

luntur dan sepenuhnya diemban oleh 

para orang tua mereka. 

Selain itu, Teori Konflik Coser 

(dalam Poloma, 2004: 111) yang 

mengatakan bahwa konflik berasal 

dari kekecewaan terhadap tuntutan-

tuntutan khusus yang terjadi dalam 

hubungan dan dari perkiraan 

kemungkinan yang ditujukan pada 

objek yang dianggap mengecewakan. 

Pergeseran fungsi mamak kandung 

ini dapat mengakibatkan konflik 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

47 

 

yang berkepanjangan dari kemenakan 

terhadap mamak atau kakak 

perempuan dengan adik atau kakak 

laki laki nya karena kekecewaan 

yang mendalam dari tuntutan fungsi 

mamak yang seharusnya mereka 

jalankan namun tidak berfungsi sama 

sekali. 

IV. Penutup 

Secara umum dapat 

disimpulkan bahwa bergesernya 

fungsi mamak kandung pada 

masyarakat Jorong Batu Badinding 

ini karena banyak mamak yang sudah 

merantau jauh meninggalkan 

kampung kelahiran. Mamak terpisah 

jarak dan waktu dengan kemenakan 

sehingga silaturrahmi mamak dengan 

kemenakan tidak berjalan dengan 

baik. Selain itu, pengetahuan mamak 

yang minim tentang fungsinya dalam 

keluarga juga menyebabkan figur 

mamak kurang disegani kemekanan. 

Wibawa mamak pun mulai luntur di 

tengah masyarakat. Lunturnya 

kekerabatan serta renggangnya 

hubungan sosial antara mamak dan 

kemenakan menyebabkan fungsi 

mamak yang dulunya mencarikan 

pasangan hidup untuk kemenakan, 

menjadikan sandaran hidup bagi 

kemenakan, tempat mengadu, 

sekarang sudah tidak ada lagi. Hal ini 

memicu terjadinya konflik yang 

berkepanjangan antara kemenakan 

dan mamak kandung serta antara 

saudara perempuan dengan adik atau 

kakak laki lakinya. 

Berdasarkan hasil penelitian, 

peneliti menyarankan hal-hal sebagai 

berikut: 

1. Mamak seharusnya bisa 

membina ahklak kemenakan 

dengan baik dan benar, 

membimbing kemenakan dan 

menasehati untuk mendapatkan 

pasangan hidup yang baik 

menurut agama, mamak 

menjadi tempat mengadu bagi 

kemenakan dalam segala hal 

sehingga dengan begitu dapat 

mempererat dan memperdekat 

antara mamak dan kemenakan 

sehingga falsafah Minang anak 

dipangku kemenakan 

dibimbiang dapat terealisasikan 

lagi. 

2. Diharapkan hasil penelitian ini 

dapat menjadi bahan masukan 

yang bermanfaat bagi pihak-

pihak terkait seperti niniak 



 

 

  

 

Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019 

48 

 

mamak agar dapat 

menghidupkan kembali 

peranan lembaga-lembaga 

sosial yang ada dalam 

pemerintahan nagari untuk 

meningkatkan keharmonisan 

dalam lingkungan masyarakat. 

Daftar Pustaka 

Amir, B. Dkk 1984. Dampak 

Modernisasi Terhadap Sistem 

Kekerabatan Minangkabau. 

Proyek IDKP Sumbar 1983-

1984. 

Abdulsyani.   1994. Sosiologi   

Skematika,   Teori,  dan  

Terapan.  Jakarta:  Bumi 

Aksara 

Dt. Bandaro, Latief. 2004. 

Minangkabau Yang Gelisah. 

Bandung: Lubuk Agung 

Faisal, Sanapiah. 1990. Penelitian 

Kualitatif: Dasar-dasar dan 

aplikasi. IKIP Malang: Y 

 A3 Malang. 

Hakimy, Idrus. 1984. Rangkaian 

Mustika Adat Bersendi Syarak 

di Minangkabau. Bandung: 

Remaja Karya. 

Hamid, Sarong. 2005. Hukum 

Perkawinan Islam Di 

Indonesia. Banda Aceh: 

Yayasan PeNa. 

Koenjaraningrat. 1996. Pengantar 

Antropologi I. Jakarta: Rineka 

Cipta. 

Moleong.  Lexy.  J.  2009.  Metode  

Penelitian  Kualitatif.  

Bandung:  PT  Remaja  

Rosdakarya. Edisi Revisi. 

Navis, A.A 1984. Alam Takambang 

Jadi Guru Adat Budaya 

Minangkabau. Jakarta: 

Gramedia. 

Poerwadarminta. 1982. Kamus Besar 

Bahasa Indonesia. Jakarta: 

Balai Pustaka. 

Poloma, M. Margareth. 2004. 

Sosiologi Kontemporer. 

Jakarta: Raja Grafindo 

Persada. 

Rangkuto, N. M. 1978. Lembaran 

Adat Minangkabau” Hubungan 

mamak dengan kemenakan 

dahulu dan sekarang”. 

Bukittinggi: Lestari. 

Salim, Agus. 2003. Teori dan 

Paradigma Penelitian Sosial. 

Semarang:  PT. Tiara 

 Wacana. 

Soekanto, Soerjono. 2004. Sosiologi 

Suatu Pengantar. Jakarta: PT. 

Raja Grafindo                          

Persada. 

Syarifudin, Amir. 1984. Pelaksanaan 

Hukum Kewarisan Islam 

Dalam Lingkungan 

Minangkabau. Jakarta : 

Gunung agung. 


