Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

PERGESERAN FUNGSI MAMAK KANDUNG DALAM
PELAKSANAAN ADAT MINANGKABAU PADA MASYARAKAT
JORONG BATU BADINDING NAGARI LIMO KOTO KECAMATAN
BONJOL KABUPATEN PASAMAN

Hafizah
STKIP Ahlussunnah Bukittinggi
hafizah_pipit@yahoo.co.id

Abstract
This study aims to reveal the shifting forms of mother's brother function

in the guardianship Batu Badinding community, the cause of the shift in the
function of mother's brother biological in the customar practices of the
Minangkabau people in the guardianship Batu Badinding community, the
impact of the shift in the function of the mother's brother in the
implementation of the Minangkabau Customs in guardianship Batu
Badinding. This is a case study research. The informant selection technique
uses a method (purposive sampling). the results showed that there had been a
shift in the function of mother's brother biological in guardianship Batu
Badinding community (1) The forms of shifting functions of mother's brother
were: (a) in the economic field, (b) in the field of education, (c) in the
religious field, and ( d) in the field of Custom (e) in the field of marriage. (2)
The causes of the shifting of mother's brother biological functions are: (a)
lifestyle in overseas, (b) mother's brother prioritizes children and wives, (c)
lack of indigenous knowledge of mother's brother (d) low economic level of
mother's brother , (¢) mother's brother morality low, (f) the influence of
values in Islam. (3) The impact of the shift in the function of the mother's
brother biological, namely: (a) the mother's brother figure is less respected
by the niece, (b) the authority of mother's brother begins to fade in the middle
of the community (c) the fading of kinship and social relations between
mother's brother and niece, (d) changes in structure and responsibility
family answer.

Keywords: Mother's brother, Custom and Conflict functions

29



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

l. Pendahuluan

Dalam kehidupan sehari hari,
manusia selalu dihadapkan pada
kebudayaan, setiap hari orang
melihat, mempergunakan dan bahkan
kadang-kadang merusak kebudayaan
itu sendiri (Soekanto, 2004: 171).
Menurut Tylor (dalam Soekanto,
2004:172)

kompleks pengetahuan, kepercayaan,

kebudayaan adalah
kesenian, moral, hukum, adat istiadat
dan kemampuan-kemampuan serta
kebiasaan-kebiasaan yang didapatkan
oleh manusia sebagai anggota
masyarakat.

Kebudayaan merupakan faktor
penting dalam kehidupan manusia.
Sebab kebudayaan memberikan arah
kepada tindakan dan karya manusia.
Kebudayaan yang telah ada akan

tetap berjalan meski kadang-kadang

wujudnya dapat berubah
(Koentjaraningrat 1996: 74).
J.J Honingman (dalam

Koenjaraningrat, 1996:74) membuat
perbedaan atas tiga gejala
kebudayaan yakni:

a. ldeas (gagasan-gagasan)

b. Activities

tindakan)

(kegiatan  atau

c. Artifacts (budaya materi atau

fisik)

Ketiga gejala kebudayaan itu
pada dasarnya merupakan
perwujudan dari cipta karsa manusia
sebagai makhluk budaya yang
diwarisi dari generasi sebelumnya.
Salah satu wujud kebudayaan itu
yakni aktivitas yang tercermin pada
“niniak

fungsi mamak”  yang

seharusnya “anak dipangku
kemenakan dibimbiang” sekarang
sudah  bergeser sehingga ada
kemenakan yang tidak mengenal
mamak mereka sendiri  karena
berbagai faktor.

Secara umum mamak adalah
saudara laki-laki ibu, semua saudara
laki-laki ibu, baik adik ibu atau
kakaknya adalah mamak. Dengan
demikian kemenakan adalah anak
dari saudara perempuan baik kakak
atau adik saudara laki lakinya.

Hubungan mamak dengan
kemenakan juga alamiah seketurunan
atau sesuku. Mamak bersaudara
dengan ibu karena itu dia
seketurunan sedangkan anak adalah
keturunan ibunya, dengan demikian
mamak dan kemenakan mempunyai

hubungan seketurunan dan juga

30



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

sesuku menurut garis matrilineal. Hal
ini sejalan  dengan  pendapat
Rangkuto (1978:6) yang mengatakan
bahwa adat Minangkabau
mengajarkan bahwa mamak ialah
laki-laki yang bertanggung jawab
terhadap anak kemenakannya pria
dan wanita dari pihak ibu. Dengan
demikian seseorang di Minangkabau
mempunyai dua pelindung yaitu:
Mamak dan Ayah.

Seperti kata-kata fatwa adat

(Idrus Hakimy, 2001:51)

Anak dipangku kemenakan
dibimbiang

anak dipangku jo pancarian
kamanakan dibimbiang jo
pusako

anak dipangku kemenakan di
bimbing

anak dipangku dengan
pencaharian

kemenakan dibimbing dengan
pusaka

Dengan demikian mamak akan

berusaha dengan kemampuannya
menurut kemungkinan yang ada
padanya untuk membimbing dan
melindungi  kemenakannya  dan
begitu pula ayah terhadap anaknya.
laki-laki

didalam dirinya melekat dua fungsi

Pada seorang minang

yaitu sebagai ayah dan sebagai

mamak. Sebagai mamak mempunyai
kewajiban dalam memimpin dan
bertanggung jawab atas keselamatan
saudara-saudara perempuannya
beserta anak dan kemenakannya baik
dalam urusan adat, harta warisan
maupun perkawinan mamak
berkewajiban memperhatikan dan
menjaga kemenakannya.

Menurut Soekanto (2004:182)
kebudayaan terwujud dan tersalurkan
dari  perilaku  manusia.  Setiap
masyarakat memiliki norma-norma
atau aturan-aturan yang kemudian
menjadi Adat dari masyarakat dan
berfungsi mengatur segala tingkah
laku dalam kehidupan mereka.
Antara masyarakat yang satu dengan
masyarakat yang lain mempunyai
norma atau adat
berbeda.

Secara

istiadat yang
tradisional ~ dalam
keluarga, laki-laki di Minangkabau
berperan sebagai pemimpin dalam
keluarga ibunya. Kekuasaan yang
laki-laki

mempunyai tanggung jawab untuk

berlaku  mengharuskan

menjaga dan melindungi semua
saudara perempuannya dan anak dari
saudara-saudara perempuannya.

Mamak berperan dalam membimbing

31



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

kemenakannya, memelihara dan
mengembangkan harta pusaka serta
mewakili keluarga dalam urusan
Mamak

kemenakan

keluarga. berkewajiban

membimbing dalam
bidang adat, bidang agama, dan
bidang perilaku sehari-hari. Kalau
kesalahan

kemenakan melakukan

mamak akan ikut malu karena
masyarakat akan bertanya siapa
mamaknya.

Dewasa ini perubahan sosial
telah  terjadi di lingkungan
masyarakat Minangkabau. Peran
mamak mulai
Mamak

bapak dalam keluarga

terasa berkurang.
lebih  berfungsi sebagai
isterinya.
Posisi dan peran mamak pun mulai
berubah

membimbing

misalnya  dalam  hal
kemenakannya,
seharusnya yang bertanggung jawab
dalam hal pendidikan kemenakannya
adalah mamak, tapi sekarang peran
tersebut lebih banyak diambil oleh
bapak (ayah). Hal ini tentu saja
berubah dari yang seharusnya, karena
di dalam keluarga di Minangkabau
peran mamak sangat penting dan
sangat dibutuhkan. Posisi dan fungsi

mamak pun mulai bergeser, sekarang

ini posisi dan fungsi mamak tidak
lagi seperti yang semestinya.
Tidak

kemenakan pun sudah tidak sesuai

hanya mamak,
lagi dengan pepatah sebagaimana
yang diungkapkan oleh Rangkuto
(1978:13-14) “Sudah banyak yang
terjadi dimana kemenakan yang
menyanggah mamaknya baik ia
kemenakan kandung maupun ia
kemenakan bertali budi, banyak
kemenakan sekarang yang tidak tahu
siapa mamaknya, ada kemenakan
perempuan yang hendak menikah
tidak memberi tahu pada mamak
kandungnya lagi, ada kemenakan
perempuan yang sudah pandai
mencari suami sendiri, ada pula
kemenakan yang menghabiskan harta
pusaka untuk kepentingan
pribadinya, ada kemenakan Kkini yang
sudah jauh hanyut terbawa oleh krisis
moral hingga tidak dapat dipintas
lagi, banyak lagi fakta yang
memalukan dan menyedihkan yang
menyimpulkan bahwa kemenakan
zaman sekarang kebanyakan sudah
tidak mudah menurut lagi baik
tentang adat maupun tentang agama”.
Fenomena lain juga menjadi bukti

bahwa hubungan kekerabatan antara

32



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

mamak dengan kemenakan mulai
merosot adalah seperti banyaknya
mamak yang pergi merantau menjadi
penyebab semakin jauhnya mamak
dengan kemenakan, sehingga mamak
tidak  dapat

memenuhi  semua

kepentingan kemenakan yang
menjadi tanggung jawabnya.
Berdasarkan hal-hal di atas
maka penulis merasa tertarik untuk
melakukan penelitian tentang
Pergeseran Fungsi Mamak Dalam
Pelaksanaan Adat Minangkabau
pada Masyarakat Masyarakat Jorong
Batu Badinding Nagari Limo Koto
Kecamatan

Bonjol Kabupaten

Pasaman.

Il. Metode Penelitian
Penelitian ini
kualitatif. ~ Tipe

menggunakan
pendekatan
penelitian ini adalah tipe studi kasus.
Studi kasus adalah suatu pendekatan
untuk  mempelajari, menerangkan
atau menginterpretasikan suatu kasus
(case) dalam konteksnya secara
natural tanpa ada intervensi dari
pihak luar (Salim, 2003:93). Tipe
studi kasus dalam penelitian ini
diharapkan ~ dapat  memberikan

gambaran yang menyeluruh dan

mendalam  tentang  Pergeseran
Fungsi Mamak Dalam Pelaksanaan
Adat Minangkabau pada Masyarakat
Masyarakat Jorong Batu Badinding
Nagari Limo Koto Kecamatan Bonjol
Kabupaten Pasaman. Penelitian ini
termasuk tipe studi kasus instrinsik
dengan model studi kasus tunggal

dengan single level analysis.

Teknik pemilihan  informan
dengan menggunakan motode
(purposive  sampling).  Artinya

informan ditentukan secara sengaja
atas pertimbangan tertentu bukan
secara acak (Faisal, 1990:56). Jumlah
informan dalam penelitian ini adalah
sebanyak 10 orang masyarakat
setempat. Data yang dikumpulkan
dari dalam penelitian ini terdiri dari
dua jenis data yaitu data primer dan
sekunder. Data primer data yang
berhubungan langsung dengan objek
formal penelitian Pergeseran Fungsi
Mamak Dalam Pelaksanaan Adat
Minangkabau pada Masyarakat
Masyarakat Jorong Batu Badinding
Nagari Limo Koto Kecamatan Bonjol
Kabupaten Pasaman

Teknik yang dipakai untuk
mendapatkan data adalah observasi

atau pengamatan, wawancara dan

33



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

Teknik
keabsahan data merupakan salah satu
faktor

dokumentasi. penjamin

yang menentukan dalam
penelitian kualitatif. Dalam hal ini
untuk menjamin dan memperkuat
keabsahan data penelitian Pergeseran
Fungsi Mamak Dalam Pelaksanaan
Adat Minangkabau pada Masyarakat
Jorong Batu Badinding Nagari Limo
Koto Kecamatan Bonjol Kabupaten
Pasaman. Diantara langkah-langkah
yang peneliti lakukan diantaranya :
1) perpanjang keikutsertaan, 2)
ketekunan pengamatan, dan 3)
triangulasi data (Moleong, 2009:
327-330).
Penelitian  dimulai 15
Desember 2018 sampai 25 April
2019, jadi kira-kira penelitian ini
berlangsung sekitar 4 bulan setengah.

I1l.  Hasil dan Pembahasan

Masyarakat Minangkabau
mempunyai hubungan kekerabatan
yang sangat luas, baik antara individu
dengan individu, antara individu
dengan keluarga, maupun antara satu
keluarga dengan Kkeluarga lain.
Dengan adanya hubungan seperti itu
mereka

kolektif dan

menjadikan sebagai

masyarakat  yang

masyarakat yang memiliki rasa
kebersamaan yang tinggi. Sebagai
masyarakat minang selayaknya harus
tahu bagaimana sistem kekerabatan
yang berlaku di Minangkabau.
menurut
pendapat Dt. Bandaro (2004:317)

adalah sekumpulan unsur yang secara

Sistem kekerabatan

teratur saling berkaitan sehingga
membentuk satu  kesatuan atau
kelompok, kerabat adalah pertalian
keluarga, sedangkan kekerabatan
adalah perihal yang berkaitan dengan
pertalian keluarga.

Jadi sistem kekerabatan orang
minang adalah hubungan yang teratur
antara individu di Minangkabau
sehingga membentuk satu kesatuan
atau kelompok. Kebersamaan ini
menjadikan hubungan antara individu
dan hubungan antar keluarga sangat
akrab, hal ini diungkapkan dalam
kato pusako urang minang oleh Dt.

Bandaro (2004:318) sebagai berikut:

Tagak basuku mamaga suku
Tagak bakampuang mamaga

kampuang
Tagak banagari mamaga
nagari
Tagak babangso mamaga
bangso

(Berdiri disuku memagar suku,

34



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

Berdiri di kampung memagar

kampung,

Berdiri di nagari memagar
nagari

Berdiri di bangsa memagar
bangsa)

Rasa kebersamaan itu juga
diungkapkan oleh pitua urang tuo
minang semenjak dahulu kala yaitu

sebagai berikut:

Sasakik
samalu,
Kok ado samo dimakan, kok
tido samo dicari,

Barek samo dipikua, ringan

sasanang, sahino

Kabukik samo mandaki,
kalurah samo manurun,

Tatilantang samo  minum
ambun,

Tatilungkuik ~ samo  makan
tanah,

Laki-laki  samalu,  padusi
sarasan (Dt. Bandaro,
2004:318)

(Sama-sama sakit sama-sama
senang

Sama-sama terhina sama-sama
malu

Kalau ada sama-sama dimakan,
kalau tidak ada sama-sama
dicari

Berat sama dipikul, ringan
Kebukit sama-sama mendaki,
kelurah sama-sama menurun
Terlentang sama-sama minum
embun
Tertelungkup
makan tanah

Sama-sama

Laki-laki sama-sama malu,
perempuan satu perasaan).

Dilihat dari

sejarah  masyarakat

perkembangan
Minangkabau
yang menganut prinsip keturunan ibu
atau matrilineal, hubungan
kekerabatan antara seseorang anak
dengan saudara laki-laki ibunya

disebut dengan istilah hubungan

kekerabatan mamak dengan
kemenakan.  Walaupun  struktur
masyarakat Minangkabau

berdasarkan garis keturunan ibu,

namun yang berkuasa dalam

kesatuan-kesatuan itu selalu orang
laki-laki dari garis ibu. Hanya saja
kekuasaan selalu didasarkan atas
mufakat

seperti  bunyi pepatah

minang “kamanakan barajo ka
mamak, mamak barajo ka mufakat”.
Artinya  kemenakan beraja ke
mamak, mamak beraja ka mufakat.
(Dt. Bandaro. 2004:319).

Secara umum mamak adalah
saudara laki-laki ibu, semua saudara
laki-laki ibu, baik adik ibu atau
kakaknya adalah mamak. Dengan
demikian kemenakan adalah saudara
perempuan  seseorang, hubungan
mamak dengan kemenakan juga

alamiah seketurunan dan sesuku.

35



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

Mamak bersaudara dengan ibu
karena itu dia seketurunan sedangkan
ketutunan

anak adalah ibunya,

dengan  demikian mamak dan
kemenakan mempunyai hubungan
seketurunan dan juga sesuku menurut
garis matrilineal. Hal ini sejalan
dengan pendapat Rangkuto (1978:6)
yang mengatakan bahwa “adat
minangkabau mengajarkan bahwa
mamak ialah  laki-laki  yang
bertanggung jawab terhadap anak
dan kemenakannya pria dan wanita

dari pihak ibu”.

Posisi Mamak

Di Minangkabau terdapat dua
corak atau bentuk kepemimpinan
yaitu pemimpin formal (pemerintah)
dan pemimpin non formal. Mamak
adalah pemimpin non formal. Ajaran
adat Minangkabau dan pandangan
hidupnya tertuang dalam bentuk
pepatah, petitih dan pituah, serta
ungkapan lain yang mengambil

contoh dari alam, alam semesta

dengan segala unsurnya (Navis,
1984:59).
Niniak Mamak sebagai

pimpinan informal dalam masyarakat

tradisional ditandai dengan tidak

diadakan peresmian pengangkatan
pemimpin, juga tidak merupakan
jabatan yang diwarisi secara turun

temurun berdasarkan garis keturunan

darah  atau  hubungan  darah.
Kepemimpinan dilahirkan
berdasarkan  jabatan  fungsional

seperti mengurus masalah agama,
pemerintahan, serta keamanan atau
tugasnya sebagai pengamanan negeri
di dalam suatu komunitas yang
disebut dengan nagari.

Dilihat dari tugas seorang
niniak mamak didalam Nagari,
dengan  kedudukan ini  tetap
merupakan pimpinan yang
melaksanakan tugas dan wewenang
serta tanggung jawab yang diberikan
oleh kaum, suku atau nagari

kepadanya, sehubungan dengan
pandangan warga kaum dan sukunya
tetap sebagai pimpinan mereka.
Peran yang paling utama bagi mamak
didalam keluarga ibu ialah sebagai
pemimpin dalam keluarga.

Mamak memiliki posisi atau
tugas untuk menjaga keamanan dan
kenyamanan masyarakat terutama
dalam menjaga kemenakannya dan

saudara perempuannya.

36



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

Konsep Pergeseran

Pergeseran menurut Kamus
Bahasa Indonesia (Purwadarminto,
1982:13)

perpindahan dan

berarti peralihan,
pergantian.
Sedangkan menurut Gilin dan Gillin
(dalam Soekanto, 2004: 304-305)
menyatakan perubahan sosial adalah
suatu variasi dan cara hidup yang
telah diterima dan disebabkan karena

perubahan geografis, kebudayaan,

dan penemuan baru dalam
masyarakat.
Perubahan itu bisa berupa

kemajuan (progress) atau mungkin
sebuah kemunduran (regres) seperti
yang dijelaskan Astrid Susanto dalam
2003:124)

perubahan sosial akan mengalami

(Syamsir. bahwa:

kemajuan (progress) apabila
masyarakat bisa menguasai teknologi
dan penggunaan penemuan teknologi
tersebut mengubah pendapat dan
penilaian melalui falsafah hidup baru
dan perubahan sosial akan
mengalami  kemunduran  (regres)
apabila manusia tenggelam dalam
persoalan-persoalan yang
dihadapinya dan tidak  dapat

mengambil sikap atau keputusan

terhadap keadaan baru kedalam
keadaan itu maka terjadi frustasi.
Dengan demikian dapat
disimpulkan bahwa perubahan sosial
itu adalah suatu proses modifikasi
atau penyesuaian yang terjadi dalam
pola hidup antara dua kebudayaan
dan kebudayaan yang baru yang
mencakup nilai-nilai budaya, pola
perilaku, kelompok masyarakat,
hubungan-hubungan sosial ekonomi
dan kelembagaan masyarakat yang
menembus batas ke berbagai tingkat
kehidupan sosial masyarakat di
karenakan berbagai aspek kehidupan
yang selalu berkembang dan terus
berubah

pengetahuan

sesuai perkembangan
masyarakat  serta

teknologi penunjangnya.

1.  Bentuk-bentuk  pergeseran
fungsi mamak pada
masyarakat Jorong Batu

Badinding Nagari Limo Koto
Kecamatan Bonjol
Kabupaten Pasaman
Berdasarkan data yang
diperoleh terjadi pergeseran fungsi
mamak pada masyarakat Jorong Batu

Badinding dalam berbagai bidang

37



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

kehidupan  diantaranya  sebagai
berikut:
a. Fungsi Mamak dalam

Bidang Ekonomi

Dewasa ini masalah ekonomi
merupakan salah satu aspek dalam
kehidupan yang memiliki peranan
sangat penting demi kelangsungan
hidup kita
mencari pekerjaan adalah salah satu

sehari-hari.  Sulitnya
persoalan ekonomi yang serius. Hal
ini mau tidak mau menjadi masalah
yang harus dipikirkan dan dipikul
mamak dalam komunitas masyarakat
Minangkabau, karena bagaimanapun
juga salah satu tugas pokok seorang
mamak adalah harus ikut serta
memperhatikan dan membantu anak
kemenakan demi kelanjutan

hidupnya sehari-hari di tengah-
tengah masyarakat. Mamak sebagai
seorang laki-laki Minangkabau mau
tidak mau mestilah menjalani dua
peran. Pertama sebagai mamak dalam
rumah ibunya dan kedua sebagai
urang sumando dalam rumah istrinya.
Perempuan sebagai pemegang harta
pusaka dan laki-laki secara langsung
adalah pemilik kekuasaan terhadap

harta pusaka sebagaimana yang

dinyatakan dalam pepatah adat
“haria ninik turun ke mamak, ari
(Amir

turun ke  kemenakan“.

Syarifudin, 190:1984).

Peranan dan tanggung jawab
mamak selama ini ada dalam segala
lapangan kehidupan terutama
ekonomi. Inilah yang menyebabkan
adanya wibawa mamak di depan
kemenakannya dan yang
menyebabkan menggantungkan
harapan pada mamaknya. Namun,
pada saat sekarang ini kemenakan
lebih tergantung pada ayahnya dari
pada mamaknya. Mamak sudah

berangsur  melepaskan  tanggung

jawabnya  terhadap kehidupan
ekonomi kemenakannya.

Peran mamak dalam bidang
perekonomian sudah mulai tidak
dirasakan lagi. Hal ini dikarenakan
mamak lebih memprioritaskan anak
isteri, disamping itu mamak sudah
jarang yang mengelola harta pusaka
keluarga yang hasilnya itu dijadikan
untuk membiayai kemenakan.
Karena hasil dari pencarian pribadi
mamak adalah untuk membiayai
anaknya, sedangkan untuk
kemenakannya dibiayai dengan hasil

pengelolaan harta pusaka misalnya

38



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

sawah dan ladang. Dengan tidak ikut
sertanya mamak mengelola harta
pusaka menyebabkan kehidupan
perekonomian kemenakan tidak ikut
menjadi beban mamak, lain halnya
jika mamak mampu dan secara
sukarela mau membantu kehidupan

perekonomian kemenakan.

b. Fungsi Mamak dalam
Bidang Pendidikan
Dalam masyarakat

minangkabau fungsi dan tugas
seorang mamak adalah menjaga
saudara-saudaranya yang perempuan,
membimbing kemenakan-
kemenakannya serta menjaga harta
pusaka.
Terhadap anak kemanakan
perempuan bimbingan mamak dalam
pendidikan juga meliputi persiapan
untuk menyambut warisan dan untuk
melanjutkan garis keturunan,
termasuk cara-cara membina rumah
tangga. Terhadap kemenakan laki-
laki, bimbingan itu meliputi didikan
untuk memelihara harta pusaka serta
mempersiapkan kemenakan laki-laki
untuk dapat mewarisi fungsi mamak
dalam

untuk menjadi pimpinan

lingkungannya, baik dalam

lingkungan rumah, paruik maupun
sukunya (Syarifudin, 1984:200)

Pendidikan adalah sesuatu hal
yang penting dan sudah menjadi
kebutuhan tersendiri bagi seluruh
manusia termasuk bagi masyarakat
Jorong Batu Badinding. Sebagai
bukti akan hal tersebut, sebagian
besar Masyarakat Jorong Batu
Badinding berupaya untuk
menyekolahkan anak mereka
setinggi-tingginya.

Dulu mamak berfungsi dalam
hal mendidik kemenakan baik dalam
hal etika, cara makan, ataupun
memberikan uang untuk sekolah.
Namun sekarang masalah pendidikan
diberikan sepenuhnya pada orang tua
dan guru di sekolah. Sehingga jika
anak kemenakan berbuat salah bukan
nama mamak lagi yang jelek namun

nama orang tua si anak.

c. Fungsi Mamak  Dalam
Bidang Keagamaan
Sebagaimana diketahui bahwa

masyarakat ~ Minangkabau  pada

umumnya dan masyarakat Jorong

Batu Badinding Nagari Limo Koto

khususnya adalah masyarakat yang

taat melaksanakan syariat agama

39



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

yang dianutnya yaitu agama Islam.
Agama Islam adalah agama yang
diyakini masyarakat sejak lama,
sehingga semua aturan-aturan adat
yang berlaku didasarkan pada ajaran
agama Islam.

Oleh karena itu semua aturan-
aturan adat yang dianut masyarakat
didasarkan kepada ajaran agama
Islam. Islam menjadi dasar yang
paling utama terhadap aturan adat
tersebut. Dengan demikian agama
Islam dapat dijadikan salah satu ciri
masyarakat Minangkabau.
Seandainya ada seseorang Yyang
tinggal di Minangkabau dan tidak
beragama Islam, maka dia bukan
berasal dari suku bangsa
Minangkabau (Amir.B, 1984:53).

Adapun kesimpulan dari fungsi
mamak dalam bidang keagamaan
adalah sebagai seorang mamak harus
bisa mengajarkan kepada
kemenakannya apa yang baik dan apa
yang tidak baik agar kemenakannya
taat melaksanakan syariat agama
Islam.

Masyarakat  Jorong  Batu
Badinding semuanya beragama Islam
dan mereka adalah masyarakat yang

taat dalam melaksanakan syariat

agama Yyang diyakini masyarakat
sejak lama sehingga aturan-aturan
yang berlaku di Jorong Batu
Badinding bersandikan pada ajaran
agama Islam. Mamak memegang
peranan penting dalam pelaksanaan

agama kemenakan, mamak sebagai

pengayom dan tauladan bagi
kemenakan, mamak harus bisa
mengontrol  bagaimana  ketaatan

beragama si kemenakan. Namun saat
ini karena kesibukan mamak maka
yang mendidik anak dalam bidang
agama adalah orang tua dan guru

mengaji di sekolah.

d. Fungsi Mamak Dalam

Bidang Adat

Kata adat berasal dari bahasa
Arab yang secara etimologis berarti
kebiasaan yang berlaku berulang kali.
Dalam bahasa Indonesia kata adat
biasa digabungkan dengan kata
istiadat yang juga berasal dari bahasa
Arab dengan arti sesuatu Yyang
dibiasakan. Rangkaian kedua kata
tersebut dalam pengertian
Minangkabau berarti peraturan yang
mengatur cara pergaulan masyarakat

dengan perorangan serta pergaulan

40



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

antara perorangan dengan sesamanya
(Syarifudin, 1984:140).

Adat lebih dahulu ada di
Minangkabau dari pada Islam, namun
hukum  di
Minangkabau yang berlaku adalah

dalam  pembentukan

hukum Islam dengan materinya
diresapi dari hukum adat. Maksudnya
adalah adat yang telah lebih lama
berlaku tetap dijalankan selama
membawa manfaat kehidupan umat
dan menghindarkan kemudaratan
(kerusakan, kesulitan dan keburukan)
dari kehidupan umat.

Adat di Jorong Batu Badinding
bersendikan pada syarak atau hukum-
hukum Islam. Syarak akan selalu
dipertahankan  oleh  masyarakat
Jorong Batu Badinding dengan cara
menjadikan pedoman dalam setiap
aturan yang ada di Jorong Batu
Badinding termasuk dalam aturan
adat.  Setiap
dikeluarkan  di

Badinding selalu meneladani hukum

peraturan yang

Jorong Batu

Islam misalnya tentang ketentuan
cara berpakaian. Di lingkungan
Jorong Batu Badinding masyarakat
haruslah berpakaian sopan menutupi
aurat sebagaimana yang diajarkan

dalam agama Islam.

Dalam masalah adat mamak
dituntut untuk tahu dan mengerti adat
yang berlaku di Jorong Batu
Badinding tapi saat ini lebih banyak
mamak yang tidak tahu adat dari

pada yang tahu adat sehingga fungsi

mamak sudah tidak berjalan
sebagaimana mestinya.
e. Fungsi Mamak Dalam

Bidang Perkawinan

Perkawinan merupakan suatu
kebutuhan yang bersifat naluriah bagi
setiap makhluk hidup. Salah satu
tujuan perkawinan adalah untuk
membentuk keluarga yang akan
melahirkan anak untuk menyambung
keturunan. Perkawinan merupakan
suatu akad atau perikatan laki-laki
dalam

dan  perempuan rangka

mewujudkan  kebahagiaan  hidup
keluarga, vyang diliuputi rasa
ketentraman serta rasa kasih sayang
(Hamid, 2005: 38).

martilineal Minangkabau merupakan

Perkawinan

urusan bersama kerabatnya, mulai
dari pencarian pasangan, membuat
persetujuan, melaksanakan
pertunangan sampai akad nikah dan
helat perkawinan selesai

dilaksanakan.

41



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

Dalam Minangkabau
perkawinan yang paling ideal adalah
perkawinan antara keluarga dekat
seperti perkawinan antara anak dan
kemanakan. Perkawinan tersebut
lazim disebut perkawinan pulang
kemamak dan pulang kabako. Pulang
kemamak seperti mengawini anak
mamak, sedangkan pulang kabako
yaitu mengawini kemanakan ayah
(Amir B,1984:56).

Seorang mamak harus
senantiasa mengetahui
perkembangan kemenakannya dan
jika kemenakannya ingin
melaksanakan perkawinan seorang
mamak harus mengetahuinya.

Perkawinan tersebut haruslah
berdasarkan persetujuan mamak.
Perkawinan di Jorong Batu
Badinding menjadi tanggung jawab
bagi seorang mamak. Mamak
memiliki fungsi yang amat penting
dalam terlaksananya perkawinan
kemenakannya. Secara adat mamak
memiliki tanggung jawab untuk

mencarikan jodoh untuk

kemenakannya yang sudah pantas
menikah

untuk terutama bagi

kemenakan perempuan. Saat ini

peran mamak untuk mencarikan

jodoh bagi kemenakan sudah mulai
bergeser karena berbagai alasan. Dari
berbagai alasan itu salah satunya
adalah karena perkembangan zaman,
saat ini kemenakan sudah pandai
mencari jodoh sendiri tidak seperti

zaman Siti Nurbaya lagi.

2. Penyebab Bergesernya
Fungsi Mamak dalam
Masyarakat

a. Pola Hidup di Rantau

Jorong Batu Badinding adalah
satu Jorong di Kecamatan Bonjol
yang  mayoritas  masyarakatnya
merantau. Dalam bentuk tanggung
jawab rumah tangga terdapat
pertimbangan antara tanggung jawab
ayah dan tanggung jawab mamak.
dalam hal ini

Seorang  suami

memiliki  fungsi ganda secara
berimbang. la adalah ayah yang
bertanggung jawab terhadap anak
dan isteri sesuai syarak dan juga
sebagai mamak yang bertanggung
jawab terhadap kemenakan sesuai
dengan ketentuan adat.

Masyarakat ~ Jorong  Batu
Badinding lebih banyak memilih
keluar dari Jorong dan mencari

penghidupan yang lebih layak di

42



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

rantau.  Sebagian mereka percaya
bahwa kehidupan di rantau akan

lebih baik dari pada tinggal di Jorong

Batu Badinding. Disamping itu
dengan merantau berarti secara
langsung mamak mulai

meninggalkan tanggung jawabnya

terhadap kemenakan, karena

merantau  berarti  meninggalkan

lingkungan  adat  Minangkabau
sehingga fungsinya sebagai laki-laki

yang berperan mamak tidak dapat

dijalankan sepenuhnya sesuai
tuntunan adat.

b. Mamak lebih
memprioritaskan anak dan
isteri
Mamak yang merantau

biasanya membawa sekaligus

keluarga yaitu anak dan isterinya.

Hal ini menyebabkan intensitas

pertemuan antara mamak yang
berlaku sebagai ayah lebih banyak
dengan anak dan isteri dari pada
kemenakannya. Hal ini menimbulkan
dampak mamak lebih
memprioritaskan anak dan isteri
sehingga fungsi mamak sebagai
pembimbing bagi kemenakannya

mulai berkurang.

c. Minimnya pengetahuan adat

mamak
Selain  silaturrahmi  yang
kurang antara mamak dengan

kemenakan pergeseran fungsi mamak
juga disebabkan karena kurangnya
pengetahuan adat mamak. Mamak
yang lama di rantau sudah bergaul
dengan berbagai budaya baru
sehingga adat yang melekat padanya
adalah adat di tempat dia merantau.
Adat di tanah kelahirannya pun mulai

luntur.

d. Tingkat

mamak rendah

perekonomian
Faktor lain yang menjadi
penyebab bergesernya fungsi mamak
adalah karena tingkat perekonomian.

Tuntutan ekonomi yang semakin

tinggi menyebabkan mamak jadi
kurang memperhatikan
kemenakannya.

e. Moralitas mamak yang
rendah
Pergeseran fungsi mamak juga
dapat terjadi karena moralitas mamak
yang rendah sehingga citranya jatuh
dimata kemenakan. Oleh sebab itulah
kemenakan tidak lagi menyegani dan

menghargai mamaknya. Fenomena

43



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

yang sering terjadi di Jorong Batu
Badinding adalah sebagian mamak
yang menggunakan harta pusaka
untuk kepentingan pribadi bahkan
ada yang sampai menggadaikan dan
menjualnya padahal menggadaikan
harta pusaka adalah sesuatu yang
tabu bagi mamak karena fungsi
mamak terhadap harta pusaka adalah

sebagai pengelola.

f. Pengaruh nilai-nilai  dan

hukum Islam

Ajaran Islam telah mewarnai
tingkah laku dan amal perbuatan
suku bangsa Minangkabau termasuk
masyarakat Jorong Batu Badinding.
Tingkah laku dan kebiasaan yang
telah melembaga itu dasar atau
sendinya adalah ajaran agama. Adat
bersendi syarak. Syarak bersendi
kitabullah.

ternyata menyebabkan perbenturan

Namun, konsep ini

baru. Dalam ketentuan adat posisi
laki-laki

sebagai

Minangkabau adalah
mamak yang memiliki
tanggungjawab  penuh  terhadap
kemenakan. Namun dalam Islam
tanggungjawab penuh seorang laki-
laki adalah pada anak dan isterinya.

Laki-laki Minangkabau berada pada

posisi rumit dan akhirnya pada
laki-laki

cenderung

tataran realitas
Minangkabau  lebih
memilih

sebagai seorang ayah

daripada sebagai seorang mamak.

3. Dampak pergeseran fungsi
mamak dalam keluarga
Berdasarkan deskripsi data

yang diperoleh di lapangan, maka

terjadi pergeseran fungsi mamak
yang menyebabkan dampak-dampak
tertentu. Agar lebih rinci dapat
diidentifikasi dampak dari pergeseran
fungsi mamak dalam keluarga pada
masyarakat Jorong Batu Badinding

sebagai berikut :

a. Figur mamak kurang
disegani kemenakan
Kurang berfungsinya mamak
terhadap kemenakan menjadikan

kemenakan  kurang  menyegani

mamaknya. Hal ini dikarenakan

kemenakan merasa tidak perlu
menghormati mamak karena mamak
tidak telalu berpengaruh dalam
Ketika

mamak dibutuhkan perannya oleh

kehidupannya. seorang
kemenakan dan mamak tidak dapat
mewujudkan, maka citra mamak
buruk

dimata kemenakan akan

44



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

sehingga menyebabkan kemenakan

tidak  terlalu segan kepada
mamaknya.
b. Wibawa mamak  mulai

luntur di tengah masyarakat

Kurang berfungsinya mamak

terhadap kemenakan bisa
menyebabkan  kemenakan  tidak
terkontrol dengan baik. Kontrol

mamak sangat dibutuhkan demi
kebaikan kehidupan kemenakannya.
Jika seorang kemenakan melakukan
kesalahan maka yang pertama kali
dipertanyakan  oleh  masyarakat
sekitar adalah siapa mamaknya? Hal
ini menjadi pembuktian kalau mamak
bertanggungjawab terhadap tindakan
apa saja yang dilakukan oleh
kemenakan, baik itu tindakan yang
benar maupun tindakan yang salah.
Kalau kemenakan melakukan suatu
yang benar maka mamak akan
mendapat pujian dari masyarakat,
sebaliknya jika kemenakan
melakukan kesalahan, maka mamak
akan ikut malu dan menjadi bahan

gunjingan di tengah masyarakat.

c. Lunturnya kekerabatan dan

renggangnya hubungan

sosial antara mamak dan
kemenakan.

Mamak yang merantau
biasanya jarang pulang kampung,
kalaupun ada biasanya hanya pada
momen puasa Ramadhan atau
lebaran  Idul  Fitri.  Jarangnya

pertemuan antara mamak dan
kemenakan menyebabkan hubungan
antara keduanya tidaklah dekat,
silaturahmi tidak berjalan dengan
baik  dan

kekerabatan yang seharusnya terjalin

harmonis.  Hubungan

sangat erat mulai merenggang.

d. Perubahan struktur dan

tanggung jawab keluarga

serta konflik yang

berkepanjangan antara

kemenakan dan mamak

kandung

Telah terjadi perubahan
struktur  kekuasaan di  dalam

keluarga, seharusnya yang berkuasa
dalam keluarga adalah mamak tetapi
karena mamak merantau maka terjadi
peralihan kekuasaan kepada sumando
atau ayah dari kemenakan. Fungsi
atau peran mamak mulai kurang
dirasakan sehingga segala hal yang
kemenakan

berhubungan  dengan

45



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

diurusi oleh sumando atau ayah dari

kemenakan.  Perubahan  struktur
kekuasaan dalam keluarga di Jorong
Batu  Badinding

disebabkan karena: (1) mamak yang

antara lain

merantau  berarti  meninggalkan
wilayah asal dan menempati wilayah
yang baru ini  juga berarti
meninggalkan tanah pusaka berupa
ulayat kaum yang dahulu digunakan
sebagai sumber utama perekonomian
keluarga (2) mamak yang merantau
berarti pindah dari lingkungan sosial
yang lama ke lingkungan sosial yang
baru dan hidup berdampingan dengan
suku-suku lain ini menjadi peluang
terjadinya akulturasi.

Salah  satu  teori  yang
menganalisis tentang bentuk
pergeseran fungsi mamak yaitu teori
evolusi (Soekanto, 2004: 311-313)
Perubahan  evolusi merupakan
perubahan sosial yang terjadi dalam
proses lambat, dalam waktu yang
cukup lama dan tanpa ada kehendak
tertentu dari masyarakat yang
bersangkutan. Perubahan ini

berlangsung  mengikuti  kondisi

perkembangan masyarakat, yaitu
usaha-usaha

kebutuhan

sejalan dengan

masyarakat memenuhi

kehidupan sehari-hari. Dengan kata
lain perubahan sosial terjadi karena
dorongan usaha-usaha masyarakat
guna menyesuaikan diri terhadap
kebutuhan

hidupnya dengan

perkembangan  masyarakat pada
1994:167).

Pergeseran fungsi mamak dalam

waktu itu  (Syani,
pelaksanaan adat MinangKabau pada
masyarakat Jorong Batu Badinding
Nagari Limo Koto Kecamatan Bonjol
Kabupaten Pasaman merupakan
proses perubahan lambat karena

beberapa kondisi sehingga fungsi

niniak mamak yang seharusnya
memperhatikan kebutuhan
kemenakan namun karena

perkembangan zaman dan tuntutan
hidup menyebabkan fungsi tersebut
luntur dan sepenuhnya diemban oleh
para orang tua mereka.

Selain itu, Teori Konflik Coser
(dalam Poloma, 2004: 111) yang
mengatakan bahwa konflik berasal
dari kekecewaan terhadap tuntutan-
tuntutan khusus yang terjadi dalam
hubungan dan dari  perkiraan
kemungkinan yang ditujukan pada
objek yang dianggap mengecewakan.
Pergeseran fungsi mamak kandung

ini dapat mengakibatkan konflik

46



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

yang berkepanjangan dari kemenakan
kakak
perempuan dengan adik atau kakak

terhadap mamak atau
laki laki nya karena kekecewaan
yang mendalam dari tuntutan fungsi
mamak yang seharusnya mereka

jalankan namun tidak berfungsi sama

sekali.
V. Penutup

Secara umum dapat
disimpulkan  bahwa bergesernya
fungsi mamak kandung pada

masyarakat Jorong Batu Badinding
ini karena banyak mamak yang sudah
merantau jauh meninggalkan
kampung kelahiran. Mamak terpisah
jarak dan waktu dengan kemenakan
sehingga silaturrahmi mamak dengan
kemenakan tidak berjalan dengan
baik. Selain itu, pengetahuan mamak
yang minim tentang fungsinya dalam
keluarga juga menyebabkan figur
mamak kurang disegani kemekanan.
Wibawa mamak pun mulai luntur di
tengah

masyarakat.  Lunturnya

kekerabatan  serta  renggangnya
hubungan sosial antara mamak dan
kemenakan menyebabkan fungsi
mamak yang dulunya mencarikan

pasangan hidup untuk kemenakan,

menjadikan sandaran hidup bagi

kemenakan, tempat mengadu,
sekarang sudah tidak ada lagi. Hal ini
memicu terjadinya konflik yang
berkepanjangan antara kemenakan
dan mamak kandung serta antara
saudara perempuan dengan adik atau
kakak laki lakinya.
Berdasarkan hasil penelitian,
peneliti menyarankan hal-hal sebagai
berikut:
1. Mamak  seharusnya  bisa
membina ahklak kemenakan
dengan baik dan benar,
membimbing kemenakan dan
menasehati untuk mendapatkan
pasangan hidup yang baik
menurut  agama,  mamak
menjadi tempat mengadu bagi
kemenakan dalam segala hal
sehingga dengan begitu dapat
mempererat dan memperdekat
antara mamak dan kemenakan
sehingga falsafah Minang anak
dipangku kemenakan
dibimbiang dapat terealisasikan
lagi.

2. Diharapkan hasil penelitian ini
dapat menjadi bahan masukan
yang bermanfaat bagi pihak-

pihak terkait seperti niniak

47



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 16, No. 1 Agustus Tahun 2019

mamak agar dapat
menghidupkan kembali
peranan lembaga-lembaga
sosial yang ada dalam
pemerintahan nagari untuk
meningkatkan  keharmonisan

dalam lingkungan masyarakat.

Daftar Pustaka

Amir, B. Dkk 1984. Dampak
Modernisasi Terhadap Sistem

Kekerabatan ~ Minangkabau.
Proyek IDKP Sumbar 1983-
1984.

Abdulsyani. 1994. Sosiologi
Skematika, Teori, dan
Terapan. Jakarta: Bumi
Aksara

Dt. Bandaro, Latief. 2004.

Minangkabau Yang Gelisah.
Bandung: Lubuk Agung

Faisal, Sanapiah. 1990. Penelitian
Kualitatif: Dasar-dasar dan
aplikasi. IKIP Malang: Y
A3 Malang.

Hakimy, Idrus. 1984. Rangkaian
Mustika Adat Bersendi Syarak
di  Minangkabau. Bandung:
Remaja Karya.

Hamid, Sarong. 2005. Hukum
Perkawinan Islam Di
Indonesia. Banda Aceh:

Yayasan PeNa.

Koenjaraningrat. 1996. Pengantar
Antropologi |. Jakarta: Rineka
Cipta.

Moleong. Lexy. J. 2009. Metode
Penelitian Kualitatif.
Bandung: PT Remaja
Rosdakarya. Edisi Revisi.

Navis, A.A 1984. Alam Takambang
Jadi Guru Adat Budaya
Minangkabau. Jakarta:
Gramedia.

Poerwadarminta. 1982. Kamus Besar
Bahasa Indonesia. Jakarta:
Balai Pustaka.

Poloma, M. Margareth. 2004.
Sosiologi Kontemporer.
Jakarta:  Raja  Grafindo
Persada.

Rangkuto, N. M. 1978. Lembaran
Adat Minangkabau” Hubungan
mamak dengan kemenakan
dahulu dan sekarang”.
Bukittinggi: Lestari.

Salim, Agus. 2003. Teori dan
Paradigma Penelitian Sosial.
Semarang: PT. Tiara
Wacana.

Soekanto, Soerjono. 2004. Sosiologi
Suatu Pengantar. Jakarta: PT.
Raja Grafindo
Persada.

Syarifudin, Amir. 1984. Pelaksanaan

Hukum  Kewarisan  Islam
Dalam Lingkungan
Minangkabau. Jakarta

Gunung agung.

48



