Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 4, No. 1 Tahun 2007 : 1 - 65

UPACARA MANDI SYAFAR
PADA MASYARAKAT MELAYU
DI DESA TELUK LECAH, BENGKALIS

Oleb :Yan Khoriana
Abstrak

Desa Teluk Leah, Kecarmatan Rupat, Kabupaten Bengkalis
mewarist tradisi, adat, dan budaya dari leluburnya. Dalam konteks
ntual teruarisi tata cara menelibara kampung agar terbindar dari
bencana atau tata cara mengusir wabah penyakit yang melanda
nasyarakat desanya yang disebut dengan tradisi mands syafar. Dengan
menggunakan sejumlab data yang direkam dan didapatkan dari
lapangan, penelitian ini mencoba mengungkapkan fenomena tradisi
upacara mand syafar, dan mendesk ripstkan makna-makna simbol yang
terkandung dalam wpacara mands syafar tersebut. Hasil analisis
menunjukRan babwn tradisi mand; syafar dilakukan guna menjaga
kemyarmanan dan keselamatan kampung dari segala bencana atauwpun
wibah penyakit, dan tradisi ini sudab diverisi sejak tabun 1918.
Adapun nakna dari aktifitas upacara tradisi yang dilakukan oleb
nusyarakat desa Teluk Lecah adalah makna yang ideal normatif dan
diferensiasi atau keberaganun dari makna aktifitas dalam upacara
secara menyeluruh. Hal ini dipengarubi oleh karakteristik sosial yang
dapat memberikan rasa anan, tenteram dan jiun yang tenang setelah
melakukan upacara tradisi mand; syafar ini.

Kata Kunci: Upacara, Tradisi, Mandi Syafar, Ideal normatif,
Sinkriteisme, diferensiasi.

PENDAHULUAN

Umumnya, perkembangan
agama Islam di Indonesia ber-
campur dengan unsur-unsur
kepercayaan (Hindu dan Budha)
dan adat istiadat masyarakat

20

setempat tidak semuanya hilang
dari masyarakat, hal ini akan terlihat
dari berbagai bentuk upacara dalam
masyarakat tersebut, seperti pada
masyarakat Jawa ditemui upacara

Grebeg yang jatuh pada hari besar



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 4, No. 1 Tahun 2007 : 1 - 65

Islam'. Selanjutnya Geertz juga
mengatakan bahwa tradisi religius
Jawa, khususnya dani kaum petani
merupakan sebuah campuran
unsur-unsur India, Islam dan
unsur-unsur pribumi Asia Teng-
gara. Hasilnya adalah sebuah
sinkriteisme yang selaras dengan
mitos-mitos dan ritus yang
didalamnya Dewa-Dewi Hindu,
nabi-nabi muslim dan para Santo,
dan roh-roh makhluk halus
setempat semuanya mendapat
tempat yang layak.
Bentuk-bentuk ritual inti
dalam sinkriteisme ini adalah
sebuah perayaan bersama yang
disebut “selametan™?, di Bengkalis
akibat adanya proses harmonisasi
antara adat, unsur-unsur kepercaya-
an lama (Hindu dan Budha)
dengan Islam, maka banyak pula
ditemui kegiatan Islam yang
dipengaruhi oleh adat Istiadat dan
begitu juga sebaliknya. Salah satu
kegiatan keagamaan Islam yang
akufitas-aktifitas masyarakatnya
diasumsikan telah dipengaruhi oleh
sebagian unsur-unsur lama dianta-
ranya adalah mandi syafar di desa
Teluk Lecah yang lebih dikenal
dengan istilah upacara bersafar.

Pelaksanaan mandi syafar
dilakukan pada dua tempat di pulau
Rupat, yartu di Tanjung Medang
(acara besarnya) dan di Teluk Lecah
(acara kampungnya). Mandi syafar
di Tanjung Medang diikuti oleh
para petinggi di daerah wilayah
Riau ini seperti mengundang
Gubernur dan wakil gubernur serta
Bupati dan wakilnya sehingga
mandi syafar ini lebih semarak dan
meriah sekali. Sedangkan di Teluk
Lecah hanya diikuti oleh para
tokoh dan para ulama serta
perangkat desa setempat dan
sebahagian para perantau yang
sengaja pulang kekampungnya
untuk mengikuti upacara ini. Para
perantau sendiri datang dari
berbagai daerah seperti Malaysia,
Jambi, Medan dan daerah Pulau
Jawa.

Bersyafar dilaksanakan pada
bulan syafar yaitu pada hari Rabu
minggu terakhir di bulan syafar
yang diadakan sekali dalam
setahun. Dalam pelaksanaan
upacara mandi syafar ini ditemui
serangkaian aktifitas diantaranya
terdapat aktifitas yang berupa

ibadah dalam agama Islam seperti:
berzikir (sebelum berzikir diadakan

' Sjamsudduha. Penyebaran dan Perkembangan Agama Islam-Khatolik Protestan

di Indonesia (Jakarta: 1987) hal 36-37.

? Clifford Geertz. Kebudayaan dan Agama. (Yogyakarta: 1992) hal 76.

27



Jurnal Imu Budaya, Vol. 4, No. 1 Tahun 2007 : 1 - 65

kenduri terlebih dahulu), kemudian
Azan dan membaca surat yasin.
Seluruh rangkaian akeifitas-
aktifitas dan benda-benda apa saja
yang dipakai dalam ritual upacara
Ini tentunya mempunyai makna
tersendini bagi para pengilut yang
melakukan mandi syafar tersebu.
Apakah ritual ini masih lestari
sampai sekarang? Untuk itulah
penelitian ini dilakukan guna
menjawab berbagai pertanyaan

yang muncul dalam fikiran.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini adalah peneliti-
an antropologi yang memakai
pendekatan kualitatif, yaitu suatu
pendekatan yang memfokuskan
perhatian pada prinsip-prinsip
umum yang mendasari perwujudan
satuan gejala dalam kehidupan
manusia atau biasa dikenal dengan
pola-pola®. Pendekatan ini dipakai
untuk memperoleh data tentang
pelaksanaan upacara mandi syafar.
Penelitian ini bertipe deskriptif
analitik, yaitu berusaha menggali
dan menjelaskan realitas yang
kompleks. Permasalahan penelitian
dipahami dan digambarkan sesuai
dengan makna yang diberikan oleh
subjek penelitian (para peserta yang
melakukan ritual mandi syafar,

tokoh adat dan agama sebagai
informan kunci dalam penelitian
ini), sehubungan dengan itu maka
teknik penjaringan data yang utama
adalah observasi (pengamatan) dan
wawancara bebas serta mendalam.

PENDEKATAN ANTROPO-
LOGIS DAN GAMBARAN
UMUM TRADISI MANDI
SYAFAR

Antropologi adalah ilmu
pengetahuan yang berbicara
mengenai manusia dalam masyara-
katnya. Salah satu pokok bahasan
yang dapat ditinjau dengan
pendekatan antropologis ialah
bentuk-bentuk mitos dan sistem
religi serta pengaruhnya dalam
kehidupan sosial. Bersafar merupa-
kan salah satu bentuk dari banyak
upacara keagamaan yang ada di
dunia ni. Para antropolog banyak
berpendapat bahwa agama
tergambar dari tata cara kehidupan
manusia sehingga sebagian besar
analisanya mengatakan agama
pertama kali dapat dilihat atau
berasal pertama kali dari upacara-
upacara dari suatu masyarakat. Hal
ini disebabkan karena upacara
agama tersebut merupakan aktivi-
tas yang ada di didunia ini cukup
banyals ditemui dan hampir pada

*Parsudi Suparlan. Penganiar Metode Penelitian Kualitatif (Artikel) (1985) hal 4.

28



Jurnal llmu Budaya, Vol. 4, No. 1 Tahun 2007 : 1 - 65

setiap suku bangsa. Kemudian lagi
upacara itu merupakan suatu yang
nyata-nyata ada atau suatu yang
tampak keadaannya.

Sudah banyak ahli-ahli yang
telah memusatkan kajiannya ter-
hadap upacara tersebut yang
memerlukan pengkajian yang lebih
mendalam lagi. Seperti yang
dikatakan oleh Robertson Smith,
bahwa disamping sistem keyaki-
nan, sistem upacara juga suatu
perwujudan dari agama yang
memerlukan studi dan analisa
khusus*. Kemudian dilanjutkan lagi
oleh Van Gennep, yang mengata-
kan bahwa walaupun berpuluh-
puluh upacara yang ada mempu-
nyal bentuk yang nampaknya
sangat berbeda satu dengan yang
lainnya, hal ini perlu analisa yang
mendalam akan mewujudkan
adanya persamaan dalam bentuk
yang sangat aneka warna’.

Upacara-upacara keagamaan
itu penting sekali peranannya bagi
manusia untuk mencapai tujuan
hidupnya. Seperti yang dikatakan
Freusz bahwa pusat dari tiap-tiap
sistem kepercayaan yang ada di
dunia ini adalah upacara, dan

melalui kekuatan yang dianggapnya

berperan dalam tindakan-tindakan
seperti itu manusia mengira dapat
memenuhi dan dapat mencapai
tujuan hidupnya baik materil
maupun spirituil. Dari anggapan
Freusz nampaklah jelas bahwa
upacara agama berperan penting
dalam memenuhi kebutuhan hidup
manusia serta berperan pula dalam
mencapai tyjuan hidup manusia itu.
Sistem upacara merupakan
wujud kelakuan (Behavioral
manifestation) dan religi. Seluruh
sistem upacara itu terdiri dari aneka
macam upacara yang bersifat
hartan, musiman, atau kadangkala.
Upacara itu masing-masing terdiri
dari kombinasi dari berbagai
macam unsur upacara, seperti
bersaji (sesajen), berdoa, bersujud,
berkorban, makan bersama, menarn
dan menyanyi, berprosesi, ber-
sandiwara suci, berpuasa, mntoxi-
kasi, bertapa, bersemedi®.
Menurut Parsudi Suparlan,
agama itu sendiri merupakan
sistem keyakinan yang dipunyai
secara individual yang melibatkan
emosi-emosi dan pemikiran-
pemikiran yang sifatnya pribadi dan
diwujudkan dalam tindakan-
tindakan keagamaan (upacara,

* Koentjaraningrat. Sejarah Teori Antropologi (Jakarta: 1987) hal 69.

3 Thid., hal 69
81bid., hal 146.

20



Jurnal llmu Budaya, Vol. 4, No. 1 Tahun 2007 : 1 - 65

ibadat dan amal ibadah) yang
sifatnya individual ataupun kelom-
pok dan melibatkan sebagian atau
seluruh masyarakat, agama
merupakan seperangkat aturan
yang mengatur hubungan manusia
dengan lingkungan dan Tuhannya.

Aturan-aturan ini lebih menekan-

kan pada hal-hal yang normatif

atau seharusnya untuk dilakukar’.

Oleh Koentjaraningrat suatu
agama merupakan suatu sistem
religi bagi penganutnya. Setiap
religi mempunyai suatu sistem yang
terdiri dari empat komponen, yaitu:

l. Emosi keagamaan yang
menyebabkan manusia itu
bersikap religius.

2. Sistem keyakinan yang mengan-
dung segala keyakinan serta
bayangan manusia tentang
sifat-sifat Tuhan, tentang wujud
dart alam gaib (supernatural):
serta segala nilai, norma dan
ajaran dari religi yang ber-
sangkutan.

3. Sistem ritus dan upacara yang
merupakan usaha manusia
untuk mencari hubungan
dengan Tuhan, dewa-dewa atau
makhlule makhluk halus yang

mendiami alam gaib.

4. Umat atau kesatuan sosial yang
menganut sistem keyakinan
tersebut dalam sub 2, dan yang
melaksanakan sistem ritus dan
upacara tersebut dalam sub 38,

Dalam keadaan pengaruh
ajaran-ajaran agama itu sangat kuat
terhadap nilai-nilai yang ada dalam
kebudayaan masyarakat yang
bersangkutan, maka sistem-sistem
nilai dari kebudayaan tersebut
terwujud dengan simbol-simbol
suci yang maknanya bersumber
pada ajaran-ajaran agama yang
menjadi kerangka acuannya. Dalam
keadaan demikian maka secara
langsung etos menjadi pedoman
dari eksistensi dan kegiatan
berbagai pranata yang ada dalam
masyarakat (keluarga, ekonomi,
pendidikan dan sebagainya)
dipengaruhi, digerakkan dan
diarahkan oleh berbagai sistem nilai
yang sumbernya adalah agama
yang dianutnya, dan terwujud
dalam kegiatan- kegiatan para warga
masyarakat sebagai tindakan-
tindakan dan karya-karya yang
diselimuti oleh simbol-simbol suci
(Parsudi ~ Suparlan  dalam
Robertson). Sedangkan simbol

" Roland Robertson. Agama dalam Analisa dan Interpretasi Sosiologis (Jakarta:

1988) hal 8.
¥ Opcit, Koentjaraningrat, him 145.

30



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 4, No. 1 Tahun 2007 : 1 - 65

yang dimaksudkan disini adalah
yang dikatakan Geertz sebagai
setiap subjek, gerakan atau kejadian
yang melayani sebagai kendaraan
bagi ide-ide atau makna.

Hal in1 dapat dilihat dalam
sistem nilai yang diwujudkan dalam
kehidupan masyarakat melayu,
seperti adat bersendikan syarak, syawrak
bersendikan kitabullah ini berati adat
melayu yang dipakai oleh masya-
rakat melayu tidak lepas dari nilai-
nilai agama Islam.

Jadi agama sebagai sistem
keyakinan, yang ajaran-ajaran
dalam agama tersebut sangat erat
pengaruhnya terhadap sistem nilai
yang ada dalam masyarakat yang
berangkutan.

Sedangkan kebudayaan disini
merupakan prilaku berpola yang
ada dalam kelompok tertentu yang
anggota-anggotanya memiliki
makna yang sama serta simbol
yang sama untuk mengkomuni-
kasikan makna tersebut. Lebih
konkrit lagi, makna-makna yang
dimiliki secara bersama (yang
diperkuat defenisi realitas) terpatri
dalam sistem simbol budaya seperti
bahasa, pakaian dan seni. Makna-

makna yang dimiliki secara

bersama ini secara fungsional
terwujud melalui pranata-pranata
(strukeur) politik, ekonomi, agama
dan sosial. Prilaku berpola tersebu,
atau kebiasaan merupakan peng-
hubung antara struktur dan fungsi
kebudayaan sebagaimana dikomu-
nikasikan secara simbolis’.

Salah satu pranata yang
dihubungkan dengan penelitian ini
adalah pranata agama, dalam hal ini
adalah upacara bersafar. Dalam
setiap upacara bersafar, dilakukan
berbagai aktifitas yang sifatnya
terpola seperti yang telah
diungkapkan diatas.

Aktifitas dalam upacara
bersafar yang diasumsikan telah
dipengaruhi oleh unsur-unsur adat
dan kepercayaan lama (Hindu dan
Budha) tersebut, tentulah mem-
punyal makna tertentu bagi
masyarakat. Tingkah laku manusia
yang diekspresikan secara eksplisit
sesungguhnya merupakan realitas
yang sifatnya maknawi dan berada
dalam diri manusia itu sendiri.
Suatu benda, waktu, tempat
kejadian atau peristiwa tidaklah
memiliki makna dalam dirinya,
melainkan diberi makna oleh
manusia yang mempersepsikan-

? Colletta, Nat J. dan Umar Kayam. Kebudayaan dan Pembangunan sebuah
Pendekatan Terhadap Antropologi Terapan di Indonesia (Jakarta.1987) hal 56

31



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 4, No. 1 Tahun 2007 : 1 - 65

nya'®. Disamping itu makna yang
diberikan tersebut telah dimiliki
secara bersama, terutama oleh
masyarakat setempat yang men-
dukung berbagai aktivitas dalam
bersafar. Secara konseptual, makna
yang dimaksudkan dalam peneliti-
an ini adalah:
1. Sesuatu yang dimaksudkan atau
yvang diharapkan, dan
2. Sesuatu yang berarti atau yang
menunjukkan istilah atau
simbol tertentu.

Syafar pengertiannya adalah
“sepaham” yang berasal dari kata
safatiah'’. Sepaham yang dimak-
sudkan disini adalah seguru atau
seperguruan dan sepengajian.
Seguru dalam safatiah ini menyang-
kut kelompok besar orang atau
masyarakat Melayu yang menerima
ajaran Islam atau pengikut dari
ajaran yang dibawa oleh Nabi
Muhamad.

Dari pengertian syafar ini
intinya merupakan mandi syafar
yang dilakukan oleh masyarakat
secara berkelompok dan serentak
pada bulan syafar setiap tahun.
Selain itu masyarakat mengadakan
mandi syafar ini memiki tujuan-
tujuan tertentu yang tidak terlepas
dari kegiatan berkumpul dan

berdiskusi tentang agama Islam
dan meneruskan tradisi yang telah
telah lama ada. Berdiskusi dan
bertukar pikiran tentang ajaran
agama Islam (dakwah), dan
perkembangannya. Mereka merasa
bahwa dalam dakwah yang
dilakukan di daerahnya masing-
masing tentunya mempunyai
kelebihan dan kekurangan, oleh
karena itu dalam berdiskusi ini para
guru agama dan ulama mencari
metoda alternatif yang lebih baik
untuk menyampaikan dakwah
agama Islam di dearahnya masing-
masing, Hal lain yang dibicarakan
dalam diskusi ini mengenai
pelaksanaan upacara mandi syafar
sendiri, seperti menentukan kapan
jatuhnya waktu safar pada tahun
yang akan datang agar tidak terjadi
kekeliruan, bagaimana agar pelak-
sanaan mandi syafar tersebut
berjalan dan berlangsung dengan
tertib dan lancar serta bagaimana
agar ibadah yang dilakukan dalam
pelaksanaan mandi syafar tersebut
tidak menyimpang dari ajaran yang
dibawa oleh Nabi Muhamad S.A. W/

Menurut sejarahnya mandi
syafar yang dilakukan masyarakat
desa Teluk Lecah di pinggir laut
atau di tepi pantai telah dilaksana-

' Sanapiah Faisal. Penelitian Kualitatif, Dasar-Dasar dan Aplikasi (Malang: 1990)
"H. NCK. Tata Cara Ziarah (Jakarta: 1990) hal 3.

32



Jurnal llmu Budaya, Vol. 4, No. 1 Tahun 2007 : 1 - 65

kan sejak tahun 1918 pada bulan
syafar. Pada tahun 1918 terjadi
suatu bencana yang menimpa
perkampungan berupa penyakit
seperti muntah berak (munta-
ber),demam menggigil, gangguan
binatang buas, panen yang tidak
menjadi (berhasil) dan banyak
terjadinya pertumpahan darah
(luka) dalam menjalankan peker-
jaan sehari-har serta mala petaka
lainnya.Masyarakat berang-gapan
bahwa muntaber dan demam
menggigil itu dalah penyakit t0n
(wabah ).

Dengan adanya bala yang
menimpa masyarakat Teluk Lecah
maka dibuatlah suatu upacara yaitu
mandi syafar yang dilakukan oleh
masyarakat Melayu setempat yang
dipimpin oleh seorang Imam yang
bernama Imam Sapo yaitu peng-
hulu pertama di desa Teluk Lecah.

Upacara tersebut bagi
masyarakat setempat mempunyi
makna yang tinggi dalam kaitannya
dengan upaya menjaga kestabilan
dan ketenangan bagi masyarakat.
Upacara mi sampai sekarang masih
dilaksanakan dan dilestarikan
sebagai salah satu tradisi masya-
rakat Melayu setempat, karena
menurut kepercayaan masyarakat
apabila acara ini tidak dilaksanakan
lagi maka kampung mereka akan
kembali ditimpa wabah.

Mandi syafar ini dilakukan
oleh masyarakat desa Teluk Lecah
di pinggir laut atau di tepi pantai
yang dilaksanakan setiap tahun.
Kegiatan mi1 mulai dilakukan pada
hari Selasa dan Rabu terakhir di
bulan syafar. Hari Rabu ini disebut
Rabu capuk atau penyakit.

PROSES MANDI SYAFAR
Sebelum melaksanakan

mandi syafar pada hari Rabu

masyarakat desa Teluk Lecah

melakukan prosesi sebagai berikut:

1. Kenduri
Kenduri ini diadakan dijemba-
tan oleh masyarakat desa Teluk
Lecah secara bersama-sama.
Jembatan yang dipilih adalah
jembatan yang menghubung-
kan antara desa satu dengan
desa lainnya. Jembatan ini juga
bisa langsung menuju ke laut
agar lebih mudah melakukan
ritual mandi syafar. Dibawah
jembatan diletakkan wafak atau
ayat-ayat yang telah ditulis di
kertas putih.

2. Zikir
Setelah mengadakan kenduri,
diadakan zikir bersama di
jembatan dan dibaca di sepan-
jang jalan yang dilalui menuju
laut untuk melaksanakan mandi
syafar. Zikir ini bertujuan untuk

menghalau bala yang akan

33



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 4, No. 1 Tahun 2007 : 1 - 65

menimpa kampung atau desa
Teluk Lecah dan minta selalu
perlindungan dari Allah S.WT.
Azan

Dalam perjalanan menuju laut
tokoh masyarakat dan masya-
rakat tetap berzikir. Ketika
menemukan jembatan lagi
maka salah seorang yang sudah
ditunjuk mengumandangkan
Azan, tyjuannya adalah untuk
meminta seruan Allah supaya
kampung bebas dari segala
musibah. Rangkaian kegiatan
ini dilakukan pada hari Selasa.
Pembacaan surat Yasin

Pada malam Rabunya setelah
selesar shalat Maghrib dilaku-
kan wirid atau pembacaan surat
Yasin secara bersama-sama
sebanyak 3 kali berturut-turut.
Pembacaan Yasin ini dipimpin
oleh bapak Imam Mesjid
dengan makna yang pertama:
minta jauhkan dari bala ben-
cana, kedua: minta tetapkan
keimanan dan yang ketiga
murahkan rezeki masyarakat
kampung ini.

Pada hari rabu paginya diada-
kan pawai keliling desa dengan
rombongan kompang dan
berjalan menuju jembatan yang
sudah diletakan wafak (hari

Selasa) dan terus menuju laut.

Setelah sampai di pinggir laut
diletakan wafak lagi pada
sebuah kayu yang telah disedia-
kan terlebih dahulu. Rangkaian
acara dimulai dengan berdsumpul-
nya seluruh peserta sambil
berdiri teratur mengelilingi
wafak dan diadakan tepuk
tepung tawar pada wafak oleh
pemuka-pemuka masyrakat
dengan tujuan menjauhkan
keseluruhan mara bahaya yang
telah dan akan menimpa
kampung mereka. Upacara
dilanjutkan dengan pembacaan
doa tolak bala yang dipimpin
oleh imam/kadi serta diikuti
oleh seluruh masyarakat yang
hadir. Setelah upacara yang
dianggap ritual selesai barulah
dilakukan mandi bersama-
sama untuk membersihkan diri.
Setelah upacara mandi syafar
selesai diadakanlah acara
hiburan dengan menyajikan
tarian-tarian Melayu dan lagu-
lagu Melayu sambil bersantap
bersama. Keletihan hilang dan
perasaan lega tergambar dari
wajah mereka karena telah
sempurna menyatukan diri
dalam kegiatan ritual. Malam
harinya diadakan acara orgen
tunggal yang umumnya diada-
kan oleh para muda-mudi.



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 4, No. 1 Tahun 2007 : 1 - 65

MAKNA MANDI SYAFAR

Mandi syafar yang dilakukan
oleh masyarakat desa Teluk Lecah
merupakan acara ritual yang
mempunyai makna untuk pemeli-
haraan kampung serta membuang
segala penyakit dan bala bencana
pada masyarakat desa Teluk Lecah.

Menurut sebagian pendapat
ulama acara ini termasuk Bid’ah
Hasanah artinya baik untuk
menghindari bala. Mandi syafar
tidak ada perintah atau paksaan
hanya terdapat dalam buku Muja-
robat yang tertulis di dalamnya
adalah huruf arab/rajah. Disam-
ping huruf rajah ada terdapat
dalam Al-qur'an yaitu dalam
Alstar2,

Dalam kontek ini yang
dilakukan masyarakat Teluk Lecah
dianggap sebagai budaya yang
ritual. Adat dan kebudayaan ini
lebih dekat kepada pertimbangan
nila-nilai agama Islam.

Adat Melayu telah menga-
dopsi seluruh nilai-nilai Islam

“orang Melayu identik dengan
orang muslim’” baik dalam berfikir,
berprilaku dan bertindak®.

ALAT-ALAT YANG DIGUNA-
KAN DALAM MANDI
SYAFAR

Tepuk Tepung Tawar

'Tepung tawar adalah suatu
upacara adat budaya di negeri
Melayu Riau yang hidup dan
berkembang dalam masyarakat
sejak masa Raja-raja dahulu hingga
saat 1ni.

"Tepung tawar artinya untuk
menghapuskan atau membuang
segala penyakit'*. Sumber lain
menyebutkan tepung tawar dilaku-
kan sebagai perlambang mencurah-
kan rasa kegembiraan dan sebagai
rasa syukur atas keberhasikan,
hajat, acara atau niat yang akan
ataupun yang telah dapat dilaksana-
kan baik terhadap benda yang
bergerak (manusia) maupun benda
mati yang tidak bergerak. Pada
dasarnya peralatan atau keleng-
kapan alat tepung tawar terdiri dari
3 bagian yaitu:

Pertama: bahan kelengka-
pan penepuk (alat perenjis) yang
terdin dari kumpulan beberapa
helai daun tumbuh-tumbuhan

yaitu:

'*Wawancara dengan Imam Zakaria, tanggal 5 Februari 2006 di Teluk Lecah.
" Mahdini. Islam dan Kebudayaan Melayu (Pekanbaru: 2002) hal 133.
“Wawancara dengan Sarbini, tanggal 5 Februari 2006 di Teluk Lecah.

33



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 4, No. 1 Tahun 2007 : 1 - 65

d.

36

Daun Sepulih/ setawar (Tumbuh-
tumbuhan berdaun tebal
bercabang)

Melambangkan sebagai penawar
(obat) segala yang berbisa, bisa
laut dan bisa bumi dan
membuang segala yang jahat.
Daun ini juga mempunyai
makna memulihkan sesuatu
yang rusak atau yang sakit maka
daun inilah yang memulihkan.
Daun Jenjuang/kelinjuang
(Tumbuhan berdaun panjang
lebar berwarna merah)
Melambangkan penolak bala
dan menjauhkan dari hantu,
setan serta iblis yang meng-
gangu masyarakat serta pem-
bangkit semangat juang yang
tinggl

Daun ganda rusa (Tumbuhan
berdaun tipis berbentuk
lonjong)

Maknanya berjuang untuk
menahan sesuatu penyakit yang
akan datang masuk ke daerah
ini.Daun ini juga merupakan
daun penangkal musuh dari
luar, penangkal dari dalam,
penangkal sihir dan serapah,
penangkal segala kejahatan
yang dibawa setan lalu.

Daun Kenduduk

Maknanya segala penyakit yang
datang didudukan atau ditakluk-
kan dan dilumpuhkan

c.

Daun ibu/rbu-ribu (Tumbu-
han melata berdaun kecil
bercanggah)

Fungsinya sebagai pengikat
diantara daun-daun tersebut,
maknanya untuk mengikat
segala penyakit yang datang dan
penguat  kesatuan dan
kebersamaan serta penguat
semangat.

Kedua: kelengkapan perenjis

a.

C.

Bedak beras (bedak dingin).
Dibuat dari tepung beras yang
diadun bersama dengan larutan
wewangian alami dari tumbuh-
tumbuhan yang mempunyai
makna sebagai pendingin dan
peneduh kalbu

Limau purut yang diiris tipis,
yang mempunyai makna
sebagai pemberi kekuatan dan
kesabaran

Air putth jernih, yang melam-
bangkan kejernihan serta
kesucian hati

Ketiga peralatan ini diaduk
menjadi satu dalam satu wadah
dan direnjis dengan menggu-
nakan gabungan alat penepuk
yang terdiri dari dedaunan
tersebut.

Air pecung/air mawar, yang
terbuat dari aneka daun-daunan
yang beraroma wangi seperti
pandan, serai wangi, jeruk purut



Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 4, No. 1 Tahun 2007 : 1 - 65

yang direbus dan airnya

dijadikan air pecung

Ketiga: kelengkapan penabur

a. Beras basuh/beras putih, yang
melambangkan pembasuh diri
dari yang kotor

b. Beras kunyit/beras kuning
sebagai perlambang keagungan

c. Beras bertih, perlambang rezki
tumbuh dari bumi, rezeki
datang dan langit

d. Bunga rampai, melambangkan
wanginya persahabatan, manis-
nya persaudaraan, harumnya
keakraban

Tempat/wadah tepung
tawar disebut ampar artinya bumi®.

KESIMPULAN
Upacara mandi syafar
merupakan tradisi yang dilakukan

masyarakat desa Teluk Lecah setiap
tahun dan mempunyai nilai-nilai
yang masth dilestarikan dari dulu
sampal sekarang. Upacara ini
dilaksanakan pada hari selasa dan
rabu terakhir di bulan syafar.
Tujuan diadakan tradisi ini karena
beberapa sebab seperti, adanya
serangan wabah penyakit yang
dianggap bala yang menimpa
kampung, sehingga perlu adanya

15 ibid.

pemeliharaan kampung. Disam-
ping itu upacara tersebut mem-
punyai makna yang tinggi dalam
kaitannya menjaga kestabilan dan
ketenangan masyrakat. Dalam
melaksanakan tujuan ini timbul
berbagai macam aktivitas-aktivitas
seperti aktivitas yang berupa
keagamaan dan ada juga yang tidak
merupakan aktivitas keagamaan
yang muncul dari kepercayan
masyarakat pendukungnya, ini
disebabkan karena adanya makna
yang ideal normauf dan diferen-
sias1 atau keberagaman makna dari
berbagai aktifitas tersebut.

DAFTAR PUSTAKA

Sjamsudduha. 1987. Peyeharan dan
Perkermbangan Agama Islam:
Khatoltk Protestan di Indonesia.
Jakarta: Usaha Nasional.

Clitford Geertz. 1992. Kebudayaan
dan Agama. Yogyakarta:
Kanisus.

Parsudi Suparlan, 1985. Pengartar
Metode Penelitian Kualitatif,
Artikel.

H. NCk. 1990. Tata Cara Ziarah.
Jakarta: Firdaus.

Koentraningrat.1974. Kebudayaan
dan Mentalitas Perbangunan.
Jakarta:Gramedia.

3



Jurnal llmu Budaya, Vol. 4, No. 1 Tahun 2007 : 1 - 65

Mahdini. 2002. Islamdan Kdbudayaan
Melayn. Pekanbaru: Daulat
Riau.

Koentjaraningrat. 1987. Sejarab

Teont Antropologi. Jakarta:
PT Dian Rakyat.

Roland Robertson. 1988. A ganu
Dalam — Analisa  dan
Interprestasi  Sosiologis.
Jakarta: Rajawali Pers.

Colletta, Nat. J & Umar Kayam.
1987. Kebudayaan dan

38

Permbargunan Sebuah Pende-
katan Terbadap Antropologi
Terapan dy Indonesia. Jakarta:

Sanapiah Faisal. 1990. Penelitian
Kualitatif, Dasar-dasar dan
Aplikast. YA3: Malang,

HNCK. 1990. Tatz Cara Ziarah.
Jakarta:

Daftar Informan
1. Imam Zakaria
2. Sarbini



